
 

Teatro en tecnovivio. Notas para una dislocación del convivio 

teatral  
por Bryant Caballero 
(Versión resumida en dos entregas)  

 

 

 

Tampoco la teoría consiste en tener ideas (y, por lo tanto, en flirtear con 

la verdad), sino en erigir señuelos, trampas en las que el sentido sea lo 

bastante ingenuo como para dejarse atrapar. Recobrar, a través de la 

ilusión, una forma de seducción fundamental​. 

 El complot del arte. Jean Baudrillard. 

 

El teatro [tecnovivial] es para el hombre un permanente recuerdo  

de su naturaleza temporal.  

Filosofía del Teatro III. El teatro de los muertos. Jorge Dubatti. 

 

 

SEGUNDA ENTREGA 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Crítica al concepto de Tecnovivio (Segunda parte) 

 

Esencialismos  1

El cuerpo no se agota en lo físico. El tecnovivio no es una oposición, sino una                

posibilidad convivial, el modo de mayor elevación en su intermediación          

tecnológica. 

Es indispensable extender esto al ámbito de lo real/cotidiano, debido a que            

el teatro se entiende como la mezcla de teatro y vida, y por ende donde no hay                 

realidad sino virtualidad no es posible que ocurra el teatro. De igual modo, si en la                

realidad entendemos el tecnovivio como ​modo convivial altamente tecnologizado         

entonces el teatro en este ​modo de lo real​ tiene posibilidad de emerger. 

Uno de los problemas principales del modelo de Dubatti para discernir entre            

lo que es y lo que no es convivio se basa en la escencialización que realiza de                 

algunos conceptos, por ejemplo el de cuerpo. Estamos acostumbrados a decir que            

el teatro es cuerpo, y colocar la idea de ​cuerpo presente como centro de la               

definición. Siendo que el cuerpo, sin embargo, no es algo natural, ni            

escencializable, y la naturalización que se hace del mismo nos acerca a una             

mirada conservadora. Para desmantelarlo basta con pensar en los aportes de la            

teoría ​cyborg​, dónde lo tecnológico no es una negación del cuerpo sino la             

extensión y la realización del mismo.  

Bajo estos paradigmas, el cuerpo ​cyborg es “un ser que nos incorpora y que              

llevamos dentro. Es un ser límite. Criatura fundamentalmente metafórica que nos           

ayuda a definirnos, a establecer las fronteras entre lo que consideramos natural y             

lo artificial, entre lo que hacemos y lo que somos, además de que nos ayuda a                

entender hacia dónde vamos”. (Yehya, 2001, p. 46) 

1 Las ideas que en este apartado discurren pertenecen en gran medida a María José Pasos (Majo Calamidad),                  
con quien tuve oportunidad de discutir el tema y a quien agradezco enormemente sus aportaciones y                
correcciones. 



¿Por qué el cuerpo presente no puede ser un cuerpo tecnologizado? Pero            

aún más fecundo, ¿qué implicaciones políticas tiene que haya un cuerpo           

tecnologizado en la escena? Si no comenzamos a cuestionarnos esto, estaremos           

hablando solo de cuerpos normalizados, carentes de ningún tipo de prótesis.           

¿Alguien sin una pierna no podría bailar?, ¿o si usa lentes? ¿o si se cambia el                

sexo? Si esta clase de cuerpos están tecnologizados, ¿cuál sería el grado de             

tecnologización que un cuerpo soporta? 

Hay otra esencialización en el entendimiento de lo que es la tecnología. En             

la casi totalidad de las veces donde Dubatti enuncia ​lo tecnológico se debe             

entender ​tecnologías de la información​. Su observación de la ​tecnología parte de            

un esquema teórico que no da cuenta de la complejidad del concepto. Como             

hemos visto, la tecnología y su uso es mucho más extenso que lo meramente              

comunicacional . Quemar un carnero y que naciera la tragedia fue un hecho            2

tecnológico. 

La acción técnica es un ejercicio de poder. Más aún: allí donde la sociedad está               

organizada en torno a la tecnología, el poder tecnológico es la principal            

forma de poder social, realizado a través de diseños que estrechan el rango             

de intereses y preocupaciones que pueden ser representados por el          

funcionamiento normal de la tecnología y las instituciones dependientes de          

ella.” (Feenberg, 2005) 

La tecnología (técnica) será entonces un elemento inherente a la sociedad/hombre           

y lo determinará en sus experiencias. La tecnología no es sinónimo de lo             

mediático. 

Este pensamiento esencialista y conservador dispuesto en los conceptos de          

cuerpo y ​tecnología es propio de una mirada moderna. Lo que devela esta             

2 A propósito de la propia idea que Dubatti logró esgrimir con éxito al respecto de que el teatro no puede                     
ser reducido a la comunicación, y que lo semiótico queda superado desde el momento en que se entiende                  
el teatro como un fenómeno que no intenta semiotizar sino ​a-sentar mundos. De igual forma, la utilización                 
de tecnologías de la información como parámetro de medición de lo que es o no convivio queda superado al                   
momento de comprender que las tecnologías son más que las meras posibilidades comunicacionales, sino,              
sobre todo, las tecnologías relacionales.  



particular perspectiva del fenómeno tiene más que ver con un desfase           

generacional y no tanto paradigmático. 

Vitralidad / Vivialidad. 

Pongamos por ejemplo la Filarmónica de Berlín, en streaming.  

Distinguimos que una experiencia artística no es necesariamente una         

experiencia teatral, ver el streaming es sin duda experiencia artística, pero no hay             

teatro sino experiencia mediatizada, o dependiendo el lenguaje/modo/marco        

dominante, podría ser una experiencia televisiva, cinematográfica…  

Si yo tuviera la posibilidad de interactuar, entonces pudiera estar          

desplazando la experiencia hacia la experiencia tecnovivial. Salta inmediatamente         

la pregunta, ¿qué posibilidades reales me da a mí la filarmónica para interactuar             

en vivo, en el supuesto de que pudiera pagarme el boleto de entrada y asistir? (es                

muy probable que para lo que me alcance sea el asiento más alejado y con la                

visibilidad más limitada de toda la sala). 

Dubatti propone que “el convivio multiplica la actividad de dar y recibir a             

partir de encuentro, diálogo y mutua estimulación y condicionamiento, por eso se            

vincula al acontecimiento de la compañía (del latín, ​cum panis​, compañero, el que             

comparte el pan).” (2008, p.15)  

Si bien es cierto que el teatro puede llegar a ese literal momento de la               

compartición del pan en realidad eso ocurre muy escasas veces; la forma como             3

se establece en el teatro la actividad de dar y recibir es muy deliberada, muy               

normatizada. El mecanismo poiético-espectatorial, como explican Chevallier y        

Sánchez, al respecto del uso que en el acontecimiento se hace del tiempo y el               

espacio, es un acto de poder del actor sobre el espectador. Hay poco de              

horizontal, muy escaso es lo que de la audiencia al escenario transita y sí muy               

potente y avasallador lo que va en sentido inverso. Existe, sin embargo, una             

potencia virtual en ese hecho real, la posibilidad de intervenir, la existencia de una              

3 Casos como el de Arianne Mnouchkine en la casi totalidad de sus últimas obras, Toni Cotz en ​Medea a la 
carta​ o Conchi León en ​Del manantial del corazón​ dan cuenta de tres diferentes posibilidades –en el 
intermedio, al final del espectáculo o al interior del mundo poético, respectivamente– de vincular el convivio 
teatral a la compartición de alimentos. 



virtual estimulación o condicionamiento: en la filarmónica sé que si quiero puedo            

chiflarles, o sollozar tan fuerte que la sala entera se entere, es una posibilidad              

remota, que nunca ocurrirá, que sucederá en alguna ocasión como caso de            

excepción. En el convivio la interacción está dada de forma presupuesta, no            

necesariamente efectiva; interactividad en potencia, es decir, el espectador puede          

interactuar, tiene la posibilidad de intervenir, pero rara vez lo hace, y la más de las                

veces es sutil como un resoplo, una risa o un aplauso, cuando la distancia es lo                

suficientemente benigna para permitir a los agentes que operan la ​poíesis la            

participación de esas interacciones.  

Al desear querer intervenir y no poder se genera el sentimiento de            

vitralidad, opuesto al sentimiento de ​vivialidad​, producido por la certeza de           

sabernos mutuamente intervenidos. La vivialidad opera entonces como potencia         

más que como efectiva presencia; en tanto es un sentimiento, basta sentir que se              

puede para saberse en el acto vivo. 

¿Qué posibilidad tiene de ser afectado en su zona de experiencia el músico             

berlinés por un espectador que no prefirió el streaming y acudió al evento? 

En el concierto en vivo, sin embargo, existe la disposición tecnológica           

adecuada para que pueda ocurrir dicha afectación, en el streaming no existe esa             

posibilidad. Si se generara un video-chat, un sistema de circuito cerrado, o            

cualquier otro mecanismo interactivo, entonces se despliega el universo         

tecnovivial, aunque el espectador no lo use, saber que existe el modo de             

implicarse en el acto es suficiente para generar la ilusión de zona de experiencia y,               

entonces, afirmar que se posibilita una experiencia teatral, en modo tecnovivial,           

desde luego. 

Micheletti y Chevallier (2006) se preguntan “qué hay que ver dentro de la             

presencia [haciendo referencia al cuerpo presente y al cuerpo ausente], ¿hará           

falta para percibir la presencia, [la presencia no es en tanto sino una percepción],              

tener la impresión de presente? El cuerpo presente no es la totalidad de la              

presencia de un cuerpo”. (78 y 79). 



A lo que cabría preguntar en su sentido inverso, así como no hace falta el               

cuerpo físico para lograr una presencia, así un cuerpo convivializado puede no            

estar presente, y tan corroborable y cotidiano como cuando en una clase el             

alumno no está. Hay un cuerpo presente pero no hay una presencia del cuerpo. Lo               

obvio es que ocurra lo inverso. Es lo más común que en un medio convivial los                

cuerpos estén presentes, pero no es regla, no es intrínseco al convivio la             

presencia, como, por lo tanto, en el tecnovivio, es común que los cuerpos no estén               

presentes, pero puede haber una presencia del cuerpo si hay la intención de             

querer estar con el otro, si hay una intencionalidad y hay, “una impresión de              

presente” que genera y despliega la posibilidad de los acontecimientos, y por            

ende, que suceda el teatro . 4

La zona de experiencia tecnovivial es nítida y se vive de una manera clara              

en los enlaces de conferencias a distancia: La toma capta cierta zona de la              

habitación; a pesar de que el sonido se recoge en todas partes de la sala, si yo                 

permanezco silente y fuera de la mirada de la cámara del conferenciante mi             5

sensación es la de ausencia del fenómeno tecnovivial, o una especie de            

expectación en segundo grado.  

Eduardo Del Estal (2010) propone distinguir entre un ​ver y un ​mirar, ​donde             

este segundo acto tiene estatuto de especificidad humana, junto con el lenguaje, e             

incluso, anterior a él: “la escritura surge para prolongar la mirada” (p. 16); ubica la               

diferencia entre ​ver y ​mirar justo en la intencionalidad del acto, y en su negativa               

(interdicción del ​ver​). En la videoconferencia hay quienes solo ven y quienes            

miran; son estos segundos y la actitud de ​presentificarse lo que da origen al              

espacio tecnovivial. Si los sujetos involucrados en la construcción del          

acontecimiento tecnovivial logran constituir un cuerpo presente y tener clara la           

capacidad territorial y aurática de uno y otro lado, la ​poíesis​ puede suceder. 

4 Se deduce también inmediatamente que, dado que el dislocamiento es sobre el concepto de convivio, al                 
posibilitarse lo tecnovivial como modo convivial, se comprenden tres fenómenos: teatro en tecnovivio             
(convivio, poíesis, expectación), ritual tecnovivial (convivio y poíesis sin expectación) y experiencia            
tecnovivial (convivio y expectación sin poíesis). 
5 En este caso, la zona de experiencia se determina sobre todo por lo que se ve, coincidiendo con los                    
modelos ópticos del pensamiento (del Estal, 2010, pp. 18-25).  



Tecnovivio como posibilidad 

Podemos pensar que el Skype existe como una solución ante la imposibilidad de             

poder estar juntos. Sin embargo no sería correcto afirmar que es el paso siguiente              

desde el que ya no necesitamos estar juntos y entonces migrar completamente a             

otras plataformas relacionales. Incluso Dubatti, al rechazar el tecnovivio afirma que           

“entre convivio y tecnovivio no hay sustitución superadora, sino alteridad, tensión y            

cruce”. (2014, p. 132). ¿La plataforma está supliendo el hecho de no poder estar              

juntos? Pienso en Mauricio Kartún y ​La muerte del teatro y otras buenas noticias​.              

La tecnología avanza todos los días, y siempre hay una plataforma que va a              

superar a otra y por tanto la anterior es obsoleta. Todo se vuelve obsoleto muy               

rápido, pero si hay algo que no ha perdido vigencia es la capacidad de acercar dos                

cuerpos, en la mejor proximidad posible;  

y es así como en esa condena a caducidad que han instalado, el soporte original:               

el cuerpo vivo y emocionado [presencia del cuerpo] emitiendo sentido          

[conceptos, preceptos y afectos] desde su inequívoca condición material,         

tocable [sensación de vivialidad], el viejo cuerpo del actor sobre el           

escenario [atravesado/posibilitado por la tecnología], vuelve a ser        

paradójicamente el material más preciado y milagroso. El original. (Kartún,          

2009). 

Esta particular forma de hacer teatro posee la capacidad de develar la            

ilusión de estar en el mismo lugar, compartiendo. Lo señala, como meta-discurso            

intrínseco al modo tecnovivial. La posibilidad del teatro tecnovivial lleva consigo la            

impronta de una pieza escénica que teatrará, también, la posmoderna condición           

humana; un cuerpo que en “el marco que encuadra sus rostros proyectados            

empieza a parecerse al encierro, a una cárcel, se siente angustiosamente la            

pérdida de la libertad.” (Dubatti, 2014, p. 136).  

Convivio. Convivios 

Habrá que traer a cuenta otra complejidad que Dubatti pareciera olvidar, aun            

cuando es él mismo quien lo formula. En realidad cuando hablamos del convivio             



debemos en realidad referirnos a ​los convivios​, no solo por la pluralidad de             

individuos, que hace de cada uno una mirada particular de habitar/ser/construir           

realidad/experiencia. No solo por ello, sino sobre todo por la propia observación            

que Dubatti hace de la existencia de varias otras extensiones de lo convivial,             

empezados a veces desde mucho antes del acontecimiento propiamente dicho, y           

continuados hasta mucho tiempo después.  

En ​El convivio teatral (2003) se expresa la idea de un convivio distendido en              

el tiempo y en el espacio, convivio pre-teatral, convivio teatral, convivio de los             

intermedios y convivio post-teatral (pp. 33-35). Salta a la vista, a poco que se              

detenga la mirada, la falacia de la compartición de un único cronotopo, la             

geografía escénica es, al menos, dual, no uno sino dos territorios, no solo por lo               

espacial, en ocasiones avasallador (recordemos los espectadores del teatro         

wagneriano) sino sobre todo por la fragmentación del convivio en varios convivios            

que se interconectan y solapan, en dos sentidos. Por un lado en lo temporal              

hablamos de los convivios pre-teatrales, los convivios teatrales (incluyendo el de           

los intermedios) y los pos-teatrales; y por el otro en lo relacional, los convivios              

entre espectadores, entre técnicos y entre artistas. Obtenemos por combinatoria          

simple nueve convivios diferidos cronotópicamente, que desarrollan igual número         

de zonas de experiencias, todas ellas dialogantes, en continua transferencia, pero           

distinguibles; que integran cartografías físicas diversas desde lo emocional,         

contextual, circunstancial y sobre todo desde lo relacional. El proceso de           

construcción del encuentro nada tiene que ver con lo que vive la compañía             

durante la planeación de la gira, los ensayos, las pruebas de luces y vestuarios, en               

contrapartida con lo que viven los habitantes de un barrio donde la compañía             

llegará, por fin, tras muchos años de ser anhelada vox populi. Los convivios             

preparatorios son ajenos y discordes, unos de otros. Y se acercan, mucho; tanto             

que nos creamos la ilusión de que se fusionan. 

El único espacio posible para conjurar esa alquimia es en el espacio de la              

poíesis​. Ahí, en ese ámbito desterritorializado, verdaderamente, es posible la          



unión; al generarse en la ilusión de un único espacio de compartición convivial “la              

alteridad instaura la faz desterritorializada de la ​poíesis teatral” (Dubatti, 2014, p.            

46). 

Esa unión es, lo que me atrevo a llamar, la mirada curva, porque si yo soy                

la frontera entre el adentro y el afuera, entre la propia geografía y la otra geografía,                

entonces la ​poíesis es la posibilidad de hacer que esa realidad te habite, entre en               

ti. Mirar afuera, lo que se tiene enfrente, lo otro, y hacer que eso sea mi adentro,                 

mirarme a mí ahí. El deleite nuestro por poseer el don de la excentricidad. El teatro                

es el lugar donde nos miramos, nos ponemos y nos observamos. Pero lo hacemos              

siempre desde cartografías distintas, a veces con suficiente cercanía unos de           

otros como para establecer dos o tres posibles zonas de experiencias, como            

reducción, como concesión metafórica a cuenta de no perder de vista que en             

realidad hay tantas zonas como individuos participantes del convivio.  

 

Puesta en valor del modelo convivial 

El tecnovivio no es una oposición sino una posibilidad convivial. Las           

consecuencias de la inclusión de un modo tecnovivial en el esquema de “Teatro,             

teatros” (Dubatti, 2008, pp. 48-55) no es menor ni se agota en la adjudicación de               

su carta de naturalización, sino que reorganiza las relaciones de la tríada de             

acontecimientos, así como disloca la mirada sobre los límites de lo teatral desde el              

paradigma convivial / Filosofía del Teatro. De ahí la importancia de no subestimar             

ni contradecir teóricamente una práctica teatral en franco surgimiento. 

La propuesta de Dubatti, en el contexto actual, es la más humana, sitúa las              

cosas dándoles sus justas proporciones (Vargas, 2015) y no solo ello, sino            

además la más amplia, con mayores alcances en lo extensivo y en muchas zonas              

intensivas, muchas verdaderamente. Considero una obligación mencionar que no         

se le está leyendo suficientemente, los cientificistas del arte, los teóricos y los             

académicos, que justamente en Filosofía III son materia de observación y para            

quienes este autor configura un conjunto de categorías desde las cuales           



pensar(se); ellos, están demasiado ocupados en buscar la novedad, teniendo en           

las narices un autor océano. Dubatti es tan valioso como Aristóteles, solo que él              

ha hablado menos de las vacas y más del teatro.  

 

Conclusión 

La escena tecnovivial es un hecho, un fenómeno que ocurre en el ámbito de              

lo teatral, ejecutado, pensado, diseñado y discutido por y en el(los) propio(s)            

gremio(s). Mientras más pronto se supere la suspicacia y la reticencia más            

rápidamente podremos estar en posición de hablar de lo verdaderamente          

importante, sus consecuencias en lo cultural. ¿Cuál es la implicancia política de            

tener cuerpos tecnovivializados en escena?, ¿qué se está transformando?, ¿qué          

permanece?, ¿cuáles son las relaciones económicas y de poder que establecen           

estas formas teatrales con la realidad?, ¿cómo funciona en un plano afectivo            

distinto a un plano intelectual la experiencia tecnovivial? En medio de este filosofar             

del hecho teatral, ¿dónde entran los medios de producción? ¿Se deben poner en             

la discusión? 

Por último, me remito al epígrafe segundo de este ensayo, donde           

afirmamos junto con Dubatti, aunque forzado con corchetes, que el teatro           

tecnovivial existe cuando está en resistencia contra las nuevas y ya no tan nuevas              

condiciones culturales, cuando se vuelve para el hombre un permanente recuerdo           

de su naturaleza temporal (Dubatti, 2003, p. 41). El teatro tecnovivial es el ejemplo              

más nítido de la capacidad resiliente del arte vivo, donde aún en las condiciones              

más desérticas/mediáticas el teatro emerge. 

 

Obra estudiada 

DubattI, Jorge (2003). ​El convivio teatral. Teoría y práctica del Teatro Comparado. ​Buenos Aires:              
Atuel. 

Dubatti, Jorge (2007). ​Filosofía del Teatro I. Convivio, experiencia, subjetividad​. Buenos Aires,            
Atuel. 

Dubatti, Jorge (2008). ​Cartografía teatral. Introducción al teatro comparado​. Buenos Aires, Atuel. 



Dubatti, Jorge (2014). ​Filosofía del Teatro III. El teatro de los muertos​. Buenos Aires, Atuel. 

 

Obra citada 

Baudrillard, Jean (2007). ​El complot del arte. ​Amorrortu: Buenos Aires. 

Bourriaud, Nicolas (2006). ​Estética relacional​. Buenos Aires: Adriana Hidalgo. 

Chevallier, Jean-Frédéric (2005). Teatro del presentar y resistencia al neoliberalismo.          
Proyecto3.net​. Recuperado en   
http://www.proyecto3.net/teatro-del-presentar-y-resistencia-al-neoliberalismo-1-a1602163 

Del Estal, Eduardo (2010). ​Historia de la Mirada​. Buenos Aires: Atuel. 

D​eleuze, Gilles (1972). ​Repetición y Diferencia: Introducción​. Barcelona: Anagrama. 

--- (2013). ​Cuerpos sin duelo. Iconografías y teatralidades del dolor​. Córdoba: 
DocumentA/Escénicas. 

Dubatti, Jorge (2010). ​Filosofía del teatro II. Cuerpo poético y función ontológica. ​Buenos Aires:              
Artuel. 

--- (2012). ​Principios de filosofía del teatro​. Cuadernos de ensayo teatral No. 24. México: Paso de                
gato. 

Feenberg, Andrew (2005). Teoría crítica de la tecnología. ​Revista Iberoamericana de ciencia,            
tecnología y sociedad​. 2 (5), 109-123. Recuperado en        
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S1850-00132005000200007&script=sci_arttext 

Frahm, Klaus (2010). ​The Fourth Wall (​La cuarta pared​) [Serie fotográfica]. Recuperado en My              
museum. http://art.klaus-frahm.de/#/collection/97  

Kartún, Mario (2009). La muerte del teatro y otras buenas noticias. ​Todavía​, 22 (1). Recuperado en                
www.revistatodavia.com.ar/todavia22/22.teatronota.html  

Micheletti, Frank y Jean-Frédéric Chevallier (2006). La presencia del cuerpo, el cuerpo de la              
presencia. ​Línea de Fuga,​ 20 (1), 75-80. 

Piscitelli, Alejandro (1995). ​Cyberculturas. En la era de las máquinas inteligentes. ​Barcelona:            
Paidós. 

Plessner, Helmuth [1941] (2007). ​La risa y el llanto. Investigación sobre los límites del              
comportamiento humano​. Madrid: Trotta. 

Sánchez, José Antonio (2007). ​Prácticas de lo real en la escena ​contemporánea. Madrid: Visor. 

--- (2008). El teatro en el campo expandido. ​Quaderns portàtils​ ​N° 16​. Barcelona: MACBA. 
Recuperado en http://www.macba.cat/es/quaderns-portatils-jose-antonio-sanchez 

--- (2011). ¿Quién tiene miedo de la representación?. ​Arte-a​. Recuperado en 
http://joseasanchez.arte-a.org/node/818 

Sofia, Gabriele (2015). ​Las acrobacias del espectador. Neurociencias y teatro, y viceversa. México: 
Artezblai. 

Vargas, Ulises (2015, 19 de julio). [Comunicación personal] Mérida, Yucatán. 

Yehya, Naief (2001). ​El cuerpo transformado​. México: Paidós. 

 


