Teatro en tecnovivio. Notas para una dislocacion del convivio

teatral

por Bryant Caballero

(Versién resumida en dos entregas)

Tampoco la teoria consiste en tener ideas (y, por lo tanto, en flirtear con
la verdad), sino en erigir sefiuelos, trampas en las que el sentido sea lo
bastante ingenuo como para dejarse atrapar. Recobrar, a través de la
ilusion, una forma de seduccion fundamental.

El complot del arte. Jean Baudrillard.
El teatro [tecnovivial] es para el hombre un permanente recuerdo

de su naturaleza temporal.

Filosofia del Teatro Ill. El teatro de los muertos. Jorge Dubatti.

SEGUNDA ENTREGA



Critica al concepto de Tecnovivio (Segunda parte)

Esencialismos’

El cuerpo no se agota en lo fisico. El tecnovivio no es una oposicién, sino una
posibilidad convivial, el modo de mayor elevacibn en su intermediacion
tecnoldgica.

Es indispensable extender esto al ambito de lo real/cotidiano, debido a que
el teatro se entiende como la mezcla de teatro y vida, y por ende donde no hay
realidad sino virtualidad no es posible que ocurra el teatro. De igual modo, si en la
realidad entendemos el tecnovivio como modo convivial altamente tecnologizado
entonces el teatro en este modo de /o real tiene posibilidad de emerger.

Uno de los problemas principales del modelo de Dubatti para discernir entre
lo que es y lo que no es convivio se basa en la escencializacion que realiza de
algunos conceptos, por ejemplo el de cuerpo. Estamos acostumbrados a decir que
el teatro es cuerpo, y colocar la idea de cuerpo presente como centro de la
definicion. Siendo que el cuerpo, sin embargo, no es algo natural, ni
escencializable, y la naturalizacién que se hace del mismo nos acerca a una
mirada conservadora. Para desmantelarlo basta con pensar en los aportes de la
teoria cyborg, donde lo tecnoldégico no es una negacion del cuerpo sino la
extension y la realizacion del mismo.

Bajo estos paradigmas, el cuerpo cyborg es “un ser que nos incorpora y que
llevamos dentro. Es un ser limite. Criatura fundamentalmente metaférica que nos
ayuda a definirnos, a establecer las fronteras entre lo que consideramos natural y
lo artificial, entre lo que hacemos y lo que somos, ademas de que nos ayuda a

entender hacia dénde vamos”. (Yehya, 2001, p. 46)

! Las ideas que en este apartado discurren pertenecen en gran medida a Maria José Pasos (Majo Calamidad),
con quien tuve oportunidad de discutir el tema y a quien agradezco enormemente sus aportaciones y
correcciones.



¢ Por qué el cuerpo presente no puede ser un cuerpo tecnologizado? Pero
aun mas fecundo, ¢qué implicaciones politicas tiene que haya un cuerpo
tecnologizado en la escena? Si no comenzamos a cuestionarnos esto, estaremos
hablando solo de cuerpos normalizados, carentes de ningun tipo de protesis.
¢Alguien sin una pierna no podria bailar?, 40 si usa lentes? ;0 si se cambia el
sexo? Si esta clase de cuerpos estan tecnologizados, ¢cual seria el grado de
tecnologizacién que un cuerpo soporta?

Hay otra esencializacion en el entendimiento de lo que es la tecnologia. En
la casi totalidad de las veces donde Dubatti enuncia /o tecnolégico se debe
entender tecnologias de la informacion. Su observacion de la tecnologia parte de
un esquema teodrico que no da cuenta de la complejidad del concepto. Como
hemos visto, la tecnologia y su uso es mucho mas extenso que lo meramente
comunicacional’. Quemar un carnero y que naciera la tragedia fue un hecho
tecnoldgico.

La accién técnica es un ejercicio de poder. Mas aun: alli donde la sociedad esta
organizada en torno a la tecnologia, el poder tecnologico es la principal
forma de poder social, realizado a través de disefios que estrechan el rango
de intereses y preocupaciones que pueden ser representados por el
funcionamiento normal de la tecnologia y las instituciones dependientes de
ella.” (Feenberg, 2005)

La tecnologia (técnica) sera entonces un elemento inherente a la sociedad/hombre

y lo determinara en sus experiencias. La tecnologia no es sinobnimo de lo

mediatico.

Este pensamiento esencialista y conservador dispuesto en los conceptos de

cuerpo y tecnologia es propio de una mirada moderna. Lo que devela esta

2 A propdsito de la propia idea que Dubatti logré esgrimir con éxito al respecto de que el teatro no puede
ser reducido a la comunicacién, y que lo semiédtico queda superado desde el momento en que se entiende
el teatro como un fendmeno que no intenta semiotizar sino a-sentar mundos. De igual forma, la utilizacion
de tecnologias de la informacidon como pardmetro de medicién de lo que es o no convivio queda superado al
momento de comprender que las tecnologias son mas que las meras posibilidades comunicacionales, sino,
sobre todo, las tecnologias relacionales.



particular perspectiva del fendmeno tiene mas que ver con un desfase
generacional y no tanto paradigmatico.

Vitralidad / Vivialidad.

Pongamos por ejemplo la Filarmonica de Berlin, en streaming.

Distinguimos que una experiencia artistica no es necesariamente una
experiencia teatral, ver el streaming es sin duda experiencia artistica, pero no hay
teatro sino experiencia mediatizada, o dependiendo el lenguaje/modo/marco
dominante, podria ser una experiencia televisiva, cinematografica...

Si yo tuviera la posibilidad de interactuar, entonces pudiera estar
desplazando la experiencia hacia la experiencia tecnovivial. Salta inmediatamente
la pregunta, ¢qué posibilidades reales me da a mi la filarmdnica para interactuar
en vivo, en el supuesto de que pudiera pagarme el boleto de entrada y asistir? (es
muy probable que para lo que me alcance sea el asiento mas alejado y con la
visibilidad mas limitada de toda la sala).

Dubatti propone que “el convivio multiplica la actividad de dar y recibir a
partir de encuentro, dialogo y mutua estimulacion y condicionamiento, por eso se
vincula al acontecimiento de la compafia (del latin, cum panis, compafiero, el que
comparte el pan).” (2008, p.15)

Si bien es cierto que el teatro puede llegar a ese literal momento de la
comparticion del pan3 en realidad eso ocurre muy escasas veces; la forma como
se establece en el teatro la actividad de dar y recibir es muy deliberada, muy
normatizada. El mecanismo poiético-espectatorial, como explican Chevallier y
Sanchez, al respecto del uso que en el acontecimiento se hace del tiempo y el
espacio, es un acto de poder del actor sobre el espectador. Hay poco de
horizontal, muy escaso es lo que de la audiencia al escenario transita y si muy
potente y avasallador lo que va en sentido inverso. Existe, sin embargo, una

potencia virtual en ese hecho real, la posibilidad de intervenir, la existencia de una

3 Casos como el de Arianne Mnouchkine en la casi totalidad de sus Gltimas obras, Toni Cotz en Medea a la
carta o Conchi Ledn en Del manantial del corazén dan cuenta de tres diferentes posibilidades —en el
intermedio, al final del espectaculo o al interior del mundo poético, respectivamente— de vincular el convivio
teatral a la comparticién de alimentos.



virtual estimulacién o condicionamiento: en la filarménica sé que si quiero puedo
chiflarles, o sollozar tan fuerte que la sala entera se entere, es una posibilidad
remota, que nunca ocurrira, que sucedera en alguna ocasién como caso de
excepcion. En el convivio la interaccion esta dada de forma presupuesta, no
necesariamente efectiva; interactividad en potencia, es decir, el espectador puede
interactuar, tiene la posibilidad de intervenir, pero rara vez lo hace, y la mas de las
veces es sutil como un resoplo, una risa o un aplauso, cuando la distancia es lo
suficientemente benigna para permitir a los agentes que operan la poiesis la
participacion de esas interacciones.

Al desear querer intervenir y no poder se genera el sentimiento de
vitralidad, opuesto al sentimiento de vivialidad, producido por la certeza de
sabernos mutuamente intervenidos. La vivialidad opera entonces como potencia
mas que como efectiva presencia; en tanto es un sentimiento, basta sentir que se
puede para saberse en el acto vivo.

¢ Qué posibilidad tiene de ser afectado en su zona de experiencia el musico
berlinés por un espectador que no prefirié el streaming y acudié al evento?

En el concierto en vivo, sin embargo, existe la disposicion tecnologica
adecuada para que pueda ocurrir dicha afectacion, en el streaming no existe esa
posibilidad. Si se generara un video-chat, un sistema de circuito cerrado, o
cualquier otro mecanismo interactivo, entonces se despliega el universo
tecnovivial, aunque el espectador no lo use, saber que existe el modo de
implicarse en el acto es suficiente para generar la ilusion de zona de experiencia y,
entonces, afirmar que se posibilita una experiencia teatral, en modo tecnovivial,
desde luego.

Micheletti y Chevallier (2006) se preguntan “qué hay que ver dentro de la
presencia [haciendo referencia al cuerpo presente y al cuerpo ausente], ¢hara
falta para percibir la presencia, [la presencia no es en tanto sino una percepcion],
tener la impresion de presente? El cuerpo presente no es la totalidad de la

presencia de un cuerpo”. (78 'y 79).



A lo que cabria preguntar en su sentido inverso, asi como no hace falta el
cuerpo fisico para lograr una presencia, asi un cuerpo convivializado puede no
estar presente, y tan corroborable y cotidiano como cuando en una clase el
alumno no esta. Hay un cuerpo presente pero no hay una presencia del cuerpo. Lo
obvio es que ocurra lo inverso. Es lo mas comun que en un medio convivial los
cuerpos estén presentes, pero no es regla, no es intrinseco al convivio la
presencia, como, por lo tanto, en el tecnovivio, es comun que los cuerpos no estén
presentes, pero puede haber una presencia del cuerpo si hay la intencién de
querer estar con el otro, si hay una intencionalidad y hay, “una impresion de
presente” que genera y despliega la posibilidad de los acontecimientos, y por
ende, que suceda el teatro”.

La zona de experiencia tecnovivial es nitida y se vive de una manera clara
en los enlaces de conferencias a distancia: La toma capta cierta zona de la
habitacion; a pesar de que el sonido se recoge en todas partes de la sala, si yo
permanezco silente y fuera de la mirada de la camara del conferenciante’ mi
sensacion es la de ausencia del fendmeno tecnovivial, o una especie de
expectacion en segundo grado.

Eduardo Del Estal (2010) propone distinguir entre un ver y un mirar, donde
este segundo acto tiene estatuto de especificidad humana, junto con el lenguaje, e
incluso, anterior a él: “la escritura surge para prolongar la mirada” (p. 16); ubica la
diferencia entre ver y mirar justo en la intencionalidad del acto, y en su negativa
(interdiccion del ver). En la videoconferencia hay quienes solo ven y quienes
miran; son estos segundos y la actitud de presentificarse lo que da origen al
espacio tecnovivial. Si los sujetos involucrados en la construccion del
acontecimiento tecnovivial logran constituir un cuerpo presente y tener clara la

capacidad territorial y auratica de uno y otro lado, la poiesis puede suceder.

4 Se deduce también inmediatamente que, dado que el dislocamiento es sobre el concepto de convivio, al
posibilitarse lo tecnovivial como modo convivial, se comprenden tres fendmenos: teatro en tecnovivio
(convivio, poiesis, expectacion), ritual tecnovivial (convivio y poiesis sin expectacion) y experiencia
tecnovivial (convivio y expectacién sin poiesis).

> En este caso, la zona de experiencia se determina sobre todo por lo que se ve, coincidiendo con los
modelos dpticos del pensamiento (del Estal, 2010, pp. 18-25).



Tecnovivio como posibilidad
Podemos pensar que el Skype existe como una solucion ante la imposibilidad de
poder estar juntos. Sin embargo no seria correcto afirmar que es el paso siguiente
desde el que ya no necesitamos estar juntos y entonces migrar completamente a
otras plataformas relacionales. Incluso Dubatti, al rechazar el tecnovivio afirma que
“entre convivio y tecnovivio no hay sustitucion superadora, sino alteridad, tension y
cruce”. (2014, p. 132). s La plataforma esta supliendo el hecho de no poder estar
juntos? Pienso en Mauricio Kartun y La muerte del teatro y otras buenas noticias.
La tecnologia avanza todos los dias, y siempre hay una plataforma que va a
superar a otra y por tanto la anterior es obsoleta. Todo se vuelve obsoleto muy
rapido, pero si hay algo que no ha perdido vigencia es la capacidad de acercar dos
cuerpos, en la mejor proximidad posible;

y es asi como en esa condena a caducidad que han instalado, el soporte original:
el cuerpo vivo y emocionado [presencia del cuerpo] emitiendo sentido
[conceptos, preceptos y afectos] desde su inequivoca condicién material,
tocable [sensacion de vivialidad], el viejo cuerpo del actor sobre el
escenario [atravesado/posibilitado por la tecnologia], vuelve a ser
paraddjicamente el material mas preciado y milagroso. El original. (Kartun,
2009).

Esta particular forma de hacer teatro posee la capacidad de develar la
ilusién de estar en el mismo lugar, compartiendo. Lo sefala, como meta-discurso
intrinseco al modo tecnovivial. La posibilidad del teatro tecnovivial lleva consigo la
impronta de una pieza escénica que teatrara, también, la posmoderna condicion
humana; un cuerpo que en “el marco que encuadra sus rostros proyectados
empieza a parecerse al encierro, a una carcel, se siente angustiosamente la
pérdida de la libertad.” (Dubatti, 2014, p. 136).

Convivio. Convivios
Habra que traer a cuenta otra complejidad que Dubatti pareciera olvidar, aun

cuando es él mismo quien lo formula. En realidad cuando hablamos del convivio



debemos en realidad referirnos a los convivios, no solo por la pluralidad de
individuos, que hace de cada uno una mirada particular de habitar/ser/construir
realidad/experiencia. No solo por ello, sino sobre todo por la propia observacion
que Dubatti hace de la existencia de varias otras extensiones de lo convivial,
empezados a veces desde mucho antes del acontecimiento propiamente dicho, y
continuados hasta mucho tiempo después.

En EI convivio teatral (2003) se expresa la idea de un convivio distendido en
el tiempo y en el espacio, convivio pre-teatral, convivio teatral, convivio de los
intermedios y convivio post-teatral (pp. 33-35). Salta a la vista, a poco que se
detenga la mirada, la falacia de la comparticibn de un unico cronotopo, la
geografia escénica es, al menos, dual, no uno sino dos territorios, no solo por lo
espacial, en ocasiones avasallador (recordemos los espectadores del teatro
wagneriano) sino sobre todo por la fragmentacion del convivio en varios convivios
que se interconectan y solapan, en dos sentidos. Por un lado en lo temporal
hablamos de los convivios pre-teatrales, los convivios teatrales (incluyendo el de
los intermedios) vy los pos-teatrales; y por el otro en lo relacional, los convivios
entre espectadores, entre técnicos y entre artistas. Obtenemos por combinatoria
simple nueve convivios diferidos cronotdpicamente, que desarrollan igual numero
de zonas de experiencias, todas ellas dialogantes, en continua transferencia, pero
distinguibles; que integran cartografias fisicas diversas desde lo emocional,
contextual, circunstancial y sobre todo desde lo relacional. ElI proceso de
construccion del encuentro nada tiene que ver con lo que vive la compaiia
durante la planeacion de la gira, los ensayos, las pruebas de luces y vestuarios, en
contrapartida con lo que viven los habitantes de un barrio donde la compania
llegara, por fin, tras muchos anos de ser anhelada vox populi. Los convivios
preparatorios son ajenos y discordes, unos de otros. Y se acercan, mucho; tanto
que nos creamos la ilusidn de que se fusionan.

El unico espacio posible para conjurar esa alquimia es en el espacio de la

poiesis. Ahi, en ese ambito desterritorializado, verdaderamente, es posible la



unién; al generarse en la ilusidon de un unico espacio de comparticion convivial “la
alteridad instaura la faz desterritorializada de la poiesis teatral” (Dubatti, 2014, p.
406).

Esa union es, lo que me atrevo a llamar, la mirada curva, porque si yo soy
la frontera entre el adentro y el afuera, entre la propia geografia y la otra geografia,
entonces la poiesis es la posibilidad de hacer que esa realidad te habite, entre en
ti. Mirar afuera, lo que se tiene enfrente, lo otro, y hacer que eso sea mi adentro,
mirarme a mi ahi. El deleite nuestro por poseer el don de la excentricidad. El teatro
es el lugar donde nos miramos, nos ponemos y nos observamos. Pero lo hacemos
siempre desde cartografias distintas, a veces con suficiente cercania unos de
otros como para establecer dos o tres posibles zonas de experiencias, como
reduccion, como concesion metaférica a cuenta de no perder de vista que en

realidad hay tantas zonas como individuos participantes del convivio.

Puesta en valor del modelo convivial

El tecnovivio no es una oposicion sino una posibilidad convivial. Las
consecuencias de la inclusion de un modo tecnovivial en el esquema de “Teatro,
teatros” (Dubatti, 2008, pp. 48-55) no es menor ni se agota en la adjudicacion de
su carta de naturalizacidén, sino que reorganiza las relaciones de la triada de
acontecimientos, asi como disloca la mirada sobre los limites de lo teatral desde el
paradigma convivial / Filosofia del Teatro. De ahi la importancia de no subestimar
ni contradecir teéricamente una practica teatral en franco surgimiento.

La propuesta de Dubatti, en el contexto actual, es la mas humana, situa las
cosas dandoles sus justas proporciones (Vargas, 2015) y no solo ello, sino
ademas la mas amplia, con mayores alcances en lo extensivo y en muchas zonas
intensivas, muchas verdaderamente. Considero una obligacién mencionar que no
se le esta leyendo suficientemente, los cientificistas del arte, los tedricos y los
académicos, que justamente en Filosofia Ill son materia de observacion y para

quienes este autor configura un conjunto de categorias desde las cuales



pensar(se); ellos, estan demasiado ocupados en buscar la novedad, teniendo en
las narices un autor océano. Dubatti es tan valioso como Aristételes, solo que él

ha hablado menos de las vacas y mas del teatro.

Conclusion

La escena tecnovivial es un hecho, un fenémeno que ocurre en el ambito de
lo teatral, ejecutado, pensado, disefiado y discutido por y en el(los) propio(s)
gremio(s). Mientras mas pronto se supere la suspicacia y la reticencia mas
rapidamente podremos estar en posicion de hablar de lo verdaderamente
importante, sus consecuencias en lo cultural. ;Cual es la implicancia politica de
tener cuerpos tecnovivializados en escena?, ;qué se esta transformando?, ;qué
permanece?, jcuales son las relaciones econdémicas y de poder que establecen
estas formas teatrales con la realidad?, ;como funciona en un plano afectivo
distinto a un plano intelectual la experiencia tecnovivial? En medio de este filosofar
del hecho teatral, ;ddnde entran los medios de produccion? ;Se deben poner en
la discusién?

Por ultimo, me remito al epigrafe segundo de este ensayo, donde
afirmamos junto con Dubatti, aunque forzado con corchetes, que el teatro
tecnovivial existe cuando esta en resistencia contra las nuevas y ya no tan nuevas
condiciones culturales, cuando se vuelve para el hombre un permanente recuerdo
de su naturaleza temporal (Dubatti, 2003, p. 41). El teatro tecnovivial es el ejemplo
mas nitido de la capacidad resiliente del arte vivo, donde aun en las condiciones

mas desérticas/mediaticas el teatro emerge.

Obra estudiada
Dubattl, Jorge (2003). El convivio teatral. Teoria y practica del Teatro Comparado. Buenos Aires:
Atuel.

Dubatti, Jorge (2007). Filosofia del Teatro I. Convivio, experiencia, subjetividad. Buenos Aires,
Atuel.

Dubatti, Jorge (2008). Cartografia teatral. Introduccion al teatro comparado. Buenos Aires, Atuel.



Dubatti, Jorge (2014). Filosofia del Teatro lll. El teatro de los muertos. Buenos Aires, Atuel.

Obra citada

Baudrillard, Jean (2007). El complot del arte. Amorrortu: Buenos Aires.
Bourriaud, Nicolas (2006). Estética relacional. Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Chevallier, Jean-Frédéric (2005). Teatro del presentar y resistencia al neoliberalismo.
Proyecto3.net. Recuperado en
http://www.proyecto3.net/teatro-del-presentar-y-resistencia-al-neoliberalismo-1-a1602163

Del Estal, Eduardo (2010). Historia de la Mirada. Buenos Aires: Atuel.
Deleuze, Gilles (1972). Repeticion y Diferencia: Introduccién. Barcelona: Anagrama.

--- (2013). Cuerpos sin duelo. Iconografias y teatralidades del dolor. Cérdoba:
DocumentA/Escénicas.

Dubatti, Jorge (2010). Filosofia del teatro Il. Cuerpo poético y funcién ontolégica. Buenos Aires:
Artuel.

--- (2012). Principios de filosofia del teatro. Cuadernos de ensayo teatral No. 24. México: Paso de
gato.

Feenberg, Andrew (2005). Teoria critica de la tecnologia. Revista Iberoamericana de ciencia,
tecnologia y sociedad. 2 (5), 109-123. Recuperado en
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?pid=S1850-00132005000200007 &script=sci_arttext

Frahm, Klaus (2010). The Fourth Wall (La cuarta pared) [Serie fotografica]. Recuperado en My
museum. http://art.klaus-frahm.de/#/collection/97

Kartun, Mario (2009). La muerte del teatro y otras buenas noticias. Todavia, 22 (1). Recuperado en
www.revistatodavia.com.ar/todavia22/22 .teatronota.html

Micheletti, Frank y Jean-Frédéric Chevallier (2006). La presencia del cuerpo, el cuerpo de la
presencia. Linea de Fuga, 20 (1), 75-80.

Piscitelli, Alejandro (1995). Cyberculturas. En la era de las maquinas inteligentes. Barcelona:
Paidos.

Plessner, Helmuth [1941] (2007). La risa y el llanto. Investigacion sobre los limites del
comportamiento humano. Madrid: Trotta.

Sanchez, José Antonio (2007). Practicas de lo real en la escena contemporanea. Madrid: Visor.

--- (2008). El teatro en el campo expandido. Quaderns portatils N° 16. Barcelona: MACBA.
Recuperado en http://www.macba.cat/es/quaderns-portatils-jose-antonio-sanchez

--- (2011). ¢ Quién tiene miedo de la representacion?. Arte-a. Recuperado en
http://joseasanchez.arte-a.org/node/818

Sofia, Gabriele (2015). Las acrobacias del espectador. Neurociencias y teatro, y viceversa. México:
Artezblai.

Vargas, Ulises (2015, 19 de julio). [Comunicacion personal] Mérida, Yucatan.

Yehya, Naief (2001). El cuerpo transformado. México: Paidos.



