
Una abogacía por la Danza 
por Marten Spangberg 
Traducción de Emilio Carrera Quiroga 
 
 
Presentación  
 
Este párrafo propone poner en contexto al lector frente a esta traducción, que en              
realidad es una conferencia que dio el autor, Marten Spangberg en el marco de un               
encuentro internacional de danza en Suecia, de donde es oriundo. De esa            
conferencia podemos suponer que fueron personalidades importantes del mundo de          
la danza, estudiantes curiosos y algunos críticos de arte. Me gustaría, sin embargo,             
plantear un contexto imaginario que abra la posibilidad de asumir este texto como             
un punto de fuga -de lo que cada quien quiera- hacia nuevas perspectivas del arte               
escénico en México. Aquí va pues el contexto ficticio: estamos la comunidad teatral             
reunida en un Encuentro Nacional de Teatro porque se nos ha dicho que nos              
hablará el fantasma de un foro abandonado. Llegaron estudiantes, investigadores,          
creadores escénicos, todos reunidos en el lobby bar para escuchar las palabras del             
antiguo edificio. En el escenario aparece un médium. Camina. Se sienta en una silla              
y empieza a surgir de su garganta esta conferencia impresa en papel como símbolo              
material de lo sucedido, y de la cual propongo esta línea a modo de resumen: 
 
“Asumir el teatro como potencia autorreflexiva para elaborar, desde sus tablas,           
figuras de destrucción frente a la sofisticación del mundo”. 
  
También podría sugerir, ya que es una revista de teatro, que el lector sustituya la               
palabra ​danza por la palabra ​teatro​, y la palabra ​coreografía por el concepto ​puesta              
en escena.  
 
Emilio Carrera Quiroga  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Introducción: 
  
En los últimos días, aquí en la conferencia, me ha dado una vibra de que lo post en                  
la post-danza es entendido como algo negativo, algo que restringe a la danza de lo               
que puede ser, o entre los menos abiertos, de lo que debe ser. Lo que intento                
proponer no es una abogacía por lo post, sino por la danza en o a través de la                  
post-danza. En realidad, lo que necesitamos hacer es rescatar a la danza de su              
anclada posición, y aprender a hablar danza desde un nuevo conjunto de            
circunstancias, situaciones y ambientes, y dejarle adquirir nuevas formas de ​agencia          
 que resuenen con su estar aquí y ahora y hacia el futuro.  1

  
La post-danza es, en sí misma, una defensa para la danza, sin embargo, no es una                
defensa para volverla inocente (para que pueda volver a lo ‘normal’) sino una             
defensa que empodera a la danza para que sea una parte activa de su pasado,               
presente y futuro como una fuerza activa o una intensidad en nuestras sociedades,             
en la formación de las realidades sociales, humanas, relacionales, políticas y           
económicas. La post-danza puede entenderse como la inauguración de un momento           
en que la danza dentro y fuera de sí misma empieza a ser una capacidad activa en                 
la formación de cómo queremos vivir todos juntos. Precisamente, dentro y fuera de             
ella, no respecto a ser una danza que trate de esto o de aquello –en el sentido de un                   
tema que se muestra como una narración- sino dentro y fuera de ella como danza.               
Es hacia este lugar que tenemos que encontrar un camino.  
   
Sigamos adelante 
  
Tal vez pueda parecer extraño empezar una oda a la danza con epistemología, pero              
como veremos, es precisamente en relación a la epistemología que la post-danza            
opera y que ha logrado identificar un cambio fundamental. 
  
Epistemología no puede de ninguna manera ser traducido a conocimiento, pero su            
raíz ‘episteme’ puede. La epistemología es el estudio de la naturaleza del            
conocimiento. Es el estudio del conocimiento, o el estudio de la posibilidad del             
conocimiento​. ​Pero también, de la forma contraria, una u otra forma de conocimiento             
siempre está ligada a una epistemología, es decir, a cómo una forma de             
conocimiento opera situándose y relacionándose consigo misma y con el mundo.           
Una cierta dinámica de conocimiento sabe cómo opera a partir de construir su             
propia epistemología; y entonces una epistemología implica entender cómo las          
dinámicas de conocimiento construyen formas éticas y políticas de inclusión o de            
exclusión.  
  
Para que algo pueda ser posible, para que tenga una función en la realidad, para               
que pueda ser conocido y sujeto a cambio, localizado, etc, necesita estar inscrito             
dentro del conocimiento. Necesita participar en forma de conocimiento y por lo tanto             
está inscrito en alguna u otra forma de epistemología. 
  

1 Del término aristotélico ​agencia​: capacidad que posee alguien para actuar en el mundo. En el original el autor 
utiliza el término agency.  



La epistemología no es solamente un asunto de razón, racionalidad, escritura,           
números y matemáticas. El lenguaje es un tema ciertamente dominante y poderoso            
en relación a la epistemología, pero cualquier conocimiento por definición está           
envuelto en la epistemología, se sepa o no, incluyendo el cuerpo, el movimiento, los              
sueños, intimidad, espiritualidad, poesía, carpintería o jardinería. Todos los tipos de           
conocimiento participan en el mundo de forma diferente, y el entendimiento de esta             
participación es lo que llamamos epistemología. La ciencia, por ejemplo, para no            
estropear el universo o la salud de las personas, necesita tener una articulación muy              
precisa y reglas claras respecto a su epistemología, mientras podría parecer que las             
prácticas artísticas tienen una menos rígida, lo cual es una ilusión; lo que sucede es               
que la premisa para lograr precisión es completamente diferente. Así mismo, es            
anterior el momento en que algo puede ser definido como conocimiento, como una             
dinámica autónoma de conocimiento, que puede también construir una         
epistemología. Es una señal de sofisticación cuando un conjunto de procedimientos,           
una técnica o una manera de hacer las cosas entra en un proceso de elaboración de                
epistemología, pues implica que nos hemos alejado, direccionalmente, de la          
posibilidad de autoreflexión.  
  
Después de la epistemología necesitamos visitar otro término, uno pesado y           
complicado, la ontología. Si la epistemología es el estudio de la naturaleza del             
conocimiento y cómo, en relación a este conocimiento, algo participa del mundo y             
construye relaciones, la ontología es el estudio de la naturaleza del Ser, pero es              
también el estudio de las categorías del Ser y las interrelaciones de las entidades              
que realmente existen. Todo, incluyendo las cosas inmateriales, emociones,         
memorias, un poquito de mota, el universo y una entrevista de trabajo son cosas en               
el mundo y por lo tanto son tomadas en cuenta por la ontología.  
 
Algo siempre está inscrito en la ontología de alguna u otra forma, pero así como               
nosotros los humanos tenemos acceso al mundo a través del conocimiento, a través             
de la ​episteme, no podemos tener acceso a la ontología de algo, al ser de algo. El                 
estudio y el trabajo de la ontología, sin embargo, ofrece nuevos modos de pensar y               
brindan la posibilidad de especular un mundo sin conocimiento, de experiencias más            
allá de la comprensión; además de la posibilidad de que el cuerpo, en cierta forma,               
opere -si no fuera, al menos en el borde del conocimiento- al igual que las               
sensaciones, afectos, eventos, energía, etc; aunque cuando las encontremos se          
transformen en representación, en conocimiento. Dicha posibilidad es tal que su           
naturaleza no está en la base epistemológica ni en la del conocimiento. 
  
El filósofo clásico se acercaba a un problema con la pregunta: ¿qué es?, ¿qué es               
esto o aquello independientemente del contexto, perspectiva, tiempo o espacio?          
¿Qué es el ser de algo? En el siglo XVIII, sin embargo, ocurre algo, una               
comprensión aparentemente elemental: ¿cómo puedo yo, nosotros, la humanidad,         
tener siquiera la más remota idea de lo que algo es, o de lo que ser o Ser implica                   
para una piedra, o para cualquier otra cosa? Hume y Kant informan al mundo de               
este ligero dilema, argumentando que la filosofía podría permitirse una pequeña           
trampa. Cuando la filosofía pregunta ¿Qué es? está de hecho preguntando ¿qué es             
para nosotros? o ¿qué es para nuestra consciencia? o mejor, ¿qué es en relación al               
conocimiento o a lo conocible? Ahí está -y aún vivimos con él- el periodo              



epistemológico de la filosofía. La filosofía es un asunto de conocimiento, y como el              
conocimiento no tiene un fundamento, no es una cuestión de qué ​Es algo, sino de               
qué ‘​es’ algo: ‘​es’ es lo que el poder quiere que sea. Podemos, por lo tanto, decir                 
que el segundo episodio en la filosofía es exclusivamente un asunto de mente y              
razón, que, para bien o para mal, excluye una infinita cantidad de recursos y              
oportunidades. 
  
De la ontología a la epistemología, tal vez -y ciertamente- hay posibles nuevos             
puntos de partida o modos de refutar la hegemonía de la razón, racionalidad y              
conocimiento. Si es así, ¿esto también implica un cuestionamiento o incluso el fin             
del arte y la apreciación estética como la conocemos? Porque evidentemente el arte             
y la estética –danza, performance, coreografía, live art y body art- son autorizadas             
en relación a formas occidentales de resolución, razón, racionalidad y conocimiento. 
  
La danza no es coreografía, ni la coreografía es danza. 
  
Hay un entendimiento común en que la coreografía y la danza están causalmente             
relacionadas, entendiendo que la coreografía es el medio y la danza es el fin. El arte                
de hacer danzas está claramente identificado como coreografía; la coreografía es un            
movimiento repetitivo, por lo tanto, la danza está hecha igualmente de coreografías.            
Coreografía y danza acaban por definirse una a la otra, que está muy bien, pero que                
también implica que no puede haber ningún tipo de aportación externa. En otras             
palabras, hay una –y fuerte- causalidad entre la coreografía y la danza. 
  
En los últimos 20 años hemos visto, sin embargo, un desmoronamiento de esta             
causalidad o del matrimonio entre coreografía y danza. La iniciativa vino ciertamente            
de la coreografía, pero después, y especialmente en los últimos cinco años, tal vez              
desde el 2012, la danza se ha recuperado y está ahora en medio de su               
emancipación de la coreografía. Estoy deliberadamente usando “emancipación”        
aquí, enfatizando que la emancipación no es lo mismo que estar iluminado o que              
rechazar algo. Una persona emancipada no es alguien que vive solo -la danza se ha               
asegurado de esa parte al menos hace medio siglo- sino que implica la producción              
de una voz nueva. i.e. traer una nueva voz al mundo. Esto es exactamente lo que                
está pasando ahora, si estoy en lo cierto, con la danza. Y la mejor parte es que está                  
pasando, por decirlo de alguna manera, en los lugares erróneos, en los márgenes.             
Incluso mejor, en esos lugares erróneos saben lo que están haciendo, no cómo se              
verá o qué forma tomará, pero saben lo que están haciendo. 
 
En efecto, existe la necesidad de no solo uno sino dos divorcios. Necesitamos             
divorciar la coreografía de la danza y la danza de la coreografía. Coreografía y              
danza son dos distintas posibilidades, y es momento de dejarlas brillar cada una por              
sí solas y juntas. 
  
La coreografía, como la arquitectura, es una cuestión de domesticar o domar el             
movimiento. La coreografía organiza el movimiento. En otras palabras, la          
coreografía es una cuestión de estructura. No hace falta decir que estructurar no             
necesariamente implica que sea ordenado, ordinario o formal. Estructura, no          
obstante, implica la existencia de algún tipo de sistema, código o consistencia. 



  
Convencionalmente uno podría decir que las estructuras son capacidades         
abstractas, y que por lo tanto necesitan añadirse a algún tipo de expresión para              
conseguir la entrada al mundo, necesitan conectarse a alguna forma de           
representación. Una de las posibles expresiones a las que la coreografía se puede             
añadir para conseguir la representación es la danza, pero también podría ser una             
puntuación o un algoritmo, un texto o dibujo, video, film o memoria, y ciertamente,              
para la coreografía, no hay necesidad de tomar una expresión que tiene una directa              
relación al movimiento. La coreografía no es para nada movimiento. Es cuando algo             
tiene una relación con una estructura coreográfica que el movimiento de una u otra              
forma emerge. 
  
Es común proponer que la coreografía es la organización del tiempo y el espacio,              
pero definir la coreografía de ese modo es problemático porque entonces ¿qué no             
es coreografía? y al mismo tiempo, definir la coreografía como el arte de hacer              
danzas implica que la coreografía está ligada a una expresión, y para que una              
definición así tenga sentido, la expresión debe ser o lo que hemos decidido que sea,               
o estar definida en relación a un criterio; pero entonces la coreografía nunca puede              
exceder sus límites y cambiar. Un primer paso sería preguntarse por el ‘​Y’​, es decir,               
que la coreografía es la organización del tiempo ‘​Y’ del espacio. La coreografía se              
diferencia de la arquitectura, que es la organización del espacio sobre el tiempo, al              
ser definida como la organización del tiempo sobre el espacio. En otras palabras, la              
arquitectura erige estructuras que coagulan espacio en relación a las dinámicas del            
tiempo, mientras la coreografía produce estructuras que permiten movimientos del          
tiempo en relación a la estabilidad del espacio. 
  
Pero esto no es suficiente. para acercarse a lo que es la coreografía propongo una               
perspectiva distinta, una forma diferente de definición que eluda el deseo           
esencializador detrás de cualquier pregunta incluyendo ¿qué es? Nuestro deseo es           2

definir a la coreografía respecto a sus circunstancias. Se ha considerado que la             
coreografía es un conjunto de herramientas, que un coreógrafo va por ahí con una              
caja de herramientas. Algunos probablemente lo hacen, pero parecería como si una            
caja de herramientas estuviera diseñada para algo. La caja de herramientas de un             
coreógrafo parece ser causal de una expresión, y huele bastante a que esa             
expresión es, después de todo, la danza. Por lo tanto, se ha propuesto que la               
coreografía es un conjunto de herramientas, pero que las herramientas son           
genéricas y por lo tanto pueden ser aplicadas, más o menos exitosamente, a lo que               
sea, ya sea en relación a una producción o un análisis. Esto implica una salida de la                 
determinación en relación a la expresión, y el coreógrafo puede, digámoslo así,            
coreografiar cualquier cosa.  
  
¿Por qué es esto importante? Porque si las herramientas del coreógrafo no son             
causales a la danza esto permite un cambio de la coreografía entendida como             
instrumento a, en su lugar, entenderla como capacidad, lo cual propone que el             
coreógrafo puede aplicar para apoyos económicos para generar proyectos cuyo          
resultado no sea una danza -en el escenario o no- sino que el proyecto del               
coreógrafo es definido en relación a las herramientas usadas. Por lo tanto, el             

2 En el original, el autor utiliza la palabra: essentializing.  



coreógrafo puede aplicar para un apoyo económico de un filme aunque éste no             
incluya ninguna danza pero se realice a través de las competencias coreográficas.            
O el coreógrafo puede escribir una novela sin ninguna aspiración a ser reconocido             
como un autor sino como un coreógrafo cuya expresión resulta ser la literatura. De              
hecho, si la caja de herramientas del coreógrafo es genérica, nada dice que la              
expresión del coreógrafo está dentro de la esfera de la estética; así como el              
departamento de planeación de la ciudad tiene un montón de arquitectos en su             
oficina, también deberían tener una horda de coreógrafos diseñando y analizando           
flujos y movimientos en la ciudad. 
  
Un problema aparece cuando nos acercamos ​a la coreografía en relación a sus             
herramientas, sean genéricas o no. Una herramienta es siempre direccional; sabe,           
por decirlo así, cuál es su trabajo y opera dentro del campo del logro o de lo                 
medible. Una herramienta tiene una función, y esa función tiene un valor asignado a              
través de la consciencia; algo que tiene dirección solo puede lograr aquello que se              
puede conocer, solo puede resolver problemas que tienen una solución preferible.           
Uno puede, ciertamente, degenerar una herramienta: utilizar un destornillador para          
hacer cubos de hielo o un teléfono celular como un tope de puerta, pero eso no                
libera a las herramientas de las capacidades que consolidan el conocimiento. 
  
Las herramientas, con alguna generalización, se conectan con la técnica: un           
conjunto de herramientas están organizadas para facilitar algo. Esto es decir que            
una técnica también es algo direccional y que opera dentro del campo del éxito,              
logros y mensurabilidad. En la danza, la técnica es todavía central y el bailarín está               
a menudo entrenando para dominar una cierta técnica. Algunos quizá no estén de             
acuerdo con esta declaración y argumenten que la danza se ha emancipado a sí              
misma de las técnicas. Yo soy de la opinión que la danza ha rechazado ciertas               
técnicas pero que el entendimiento de la danza y de bailar en la actualidad está               
todavía profundamente construido en relación a las técnicas. 
   
La tecnología, que evidentemente no es causal a las máquinas -de vapor, de             
madera o laptops- es un asunto diferente. La tecnología no es direccional pero             
puede ser entendida como un tumulto de posibilidades a las que se les puede, en               
una multiplicidad de formas, dar una dirección. No tiene una meta, un interés             
inherente, pero es, en lugar, al menos inicialmente, un conjunto neutro de            
oportunidades. Si una técnica te dice qué hacer aún si ni siquiera has empezado, la               
tecnología se vuelve lo opuesto a una oportunidad. Si tú no tienes el conocimiento              
correlacionado a ella, es inútil. Las técnicas son siempre prominentemente rígidas           
mientras que las tecnologías luchan por volverse flexibles. 
  
¿Pueden la coreografía y la danza aprender algo de tal orientación, y en lugar de               
entrenar a los estudiantes o a nosotros mismos en técnicas –con su dominación             
como motivación- considerar prácticas compartidas profundizando nuestro       
conocimiento acerca de cómo conducir tecnologías? Esta división plantea más          
preguntas. La técnica parece conectarse con la maestría, o con saber más y más de               
menos y menos, en muchos sentidos un modelo histórico para acercarse al            
conocimiento, mientras la tecnología en cambio parece conectarse con la          
competencia, con un entendimiento del conocimiento que tiene más que ver con la             



habilidad de encontrar y activar conocimiento preciso por una situación precisa i.e.            
conocimiento contemporáneo en red. Al mismo tiempo, es obvio que la competencia            
reverbera con actitudes neoliberales, que quizá no sea lo deseable. 
 
En lugar de pensar la coreografía como un conjunto de herramientas genéricas, que             
no importa qué tan genérica tiene un fuerte propósito, podemos considerar a la             
coreografía como una tecnología, un conjunto de oportunidades que están          
interrelacionadas entre sí pero sin dirección. Si la coreografía se define como el arte              
de hacer danzas, solo puede ser considerada en relación a la pregunta ¿qué? El              
momento en que la coreografía pierda su causal relación y se convierta en una              
herramienta genérica se abre a la pregunta ¿cómo? se vuelve metodológica,           
analítica y crítica. La coreografía entendida como tecnología disuelve inicialmente su           
relación –al mismo tiempo- con esencia y mitología, análisis y crítica i.e. drama, pero              
abre las puertas a la auto-inspección o reflexión, y por lo tanto, es un movimiento               
autopoético. La coreografía puede entonces ser entendida como un acercamiento a           
la danza así como a la escritura, a la planeación de una ciudad o a la vida. Si la                   
técnica se entiende como la manera en que se logra algo, la tecnología puede              
equipararse con un conocimiento que no tiene que ver con lograr algo sino, en su               
lugar, con la oportunidad de preguntar, desarrollar, arreglar de nuevo o transformar,            
por ejemplo, lo que se ha logrado. 
  
Si consideramos la coreografía como un conocimiento, un coreógrafo no es ya solo             
alguien que hace danzas, ni una persona que hace un libro o hace un film, ni una                 
competencia acercando ciertas expresiones al mundo -que pueden ser muchas-,          
sino la oportunidad de habilitar formas de conducir el mundo. Si la coreografía             
puede ser entendida como un conocimiento, se vuelve una manera de acercarse y             
de conducir la vida. 
  
¿Pero entonces, qué es la danza? 
  
Como mencionamos, la coreografía es una capacidad organizadora: estructura, y          
las estructuras tienen sostenibilidad. ​Las estructuras permiten la estabilidad y por           
tanto el reconocimiento de diversos tipos de estructura. Cualquier estructura puede           
ser reconocida como un tipo de semiótica, y subsecuentemente la coreografía es            
una oportunidad semiótica, y se vuelve evidente que la coreografía tiene un            
lenguaje, que no es ni bueno ni malo, pero que permite solamente ciertas             
oportunidades. Lo que permite es exactamente aquello que puede permitir o -lo que             
es posible- o también imposible (que es de todas maneras solo lo anverso de lo               
posible). La coreografía se mantiene en el campo de lo posible y por lo tanto en                
última instancia consolida el mundo, la humanidad y la vida como la conocemos. 
  
En este momento tenemos que hacer dos pequeñas excursiones. Primero, a la            
imaginación. La imaginación se ha entendido en diferentes maneras a lo largo de la              
historia, pero durante los últimos 50 años, desde los 60s, la imaginación se ha              
entendido como algo que reconocemos con -y a través de- la consciencia, y la              
consciencia está ‘lengualizada’ . Lo que puede imaginarse o no imaginarse se           3

mantiene en el campo del lenguaje –algún tipo de lenguaje- y por lo tanto en el                

3 En el original el autor escribe ‘languaged’. Se refiere a que la consciencia tiene un lenguaje.  



campo de lo posible. Uno solo puede imaginar lo que el lenguaje permite que              
imaginemos. Uno solo puede imaginar lo que es posible y lo que no es posible, pero                
eso, como sabemos, es de nuevo solo lo anverso. 
  
Hace algunos años Zizek utilizó una frase prestada de Fredric Jameson que            
propone que hoy es más difícil imaginar un camino fuera del capitalismo que el              
apocalipsis. En efecto, si, como Franco Bifo Berardi, Maurizio Lazzarato y otros han             
propuesto, el capitalismo ha cooptado el lenguaje, o como dice Bifo, vivimos en un              
semio-capitalismo, no hace falta decir que no podemos imaginar un camino fuera            
del capitalismo porque en primera instancia, la imaginación se mantiene dentro de lo             
posible, y en segunda instancia, si el capitalismo ha cooptado al lenguaje, entonces             
lo que sea que imaginemos es y será una imaginación capitalista.  
 
Y ahora, la identidad. No importa qué tanto Judith Butler sea una superheroína             
incondicional, la identidad, especialmente en contextos no tan escolares, y aún más            
las identidades políticas, causa problemas. Sabemos, por Ranciere, que ‘la esencia           
de la política es la manifestación del disenso, como la presencia de dos mundos en               
uno’, lo cual implica que la política, para Ranciere, es algo que sucede dentro del               
campo de la razón, y por lo tanto del lenguaje, y de este modo apoya lo posible. La                  
política es la manutención de una negociación infinita. La política son dos mundos             
en uno y siempre en el campo de lo posible, lo cual quiere decir que la identidad,                 
cuando es entendida como política, se consolida como una infinita negociación, sin            
argumentos (si tuviera argumentos tiene que estar en un solo mundo, por lo tanto no               
en la política) simultáneamente entre el sujeto que nunca es uno y entre el sujeto y                
el mundo, pero siempre es una negociación entre estos dos mundos dentro del             
campo de lo posible. El problema de la política de identidad visto desde este lente               
es que acaba fijando lo que uno puede posiblemente ser o no, lo cual es también                
posible. La política de identidades es profundamente antropocéntrica y pasivamente          
agresiva. La coreografía, la imaginación, y la identidad son estructuras posibles que            
refuerzan formas de causalidad y determinación que a su vez le permiten a formas              
de poder permanecer en el poder. 
  
¿Y entonces, qué es la danza? 
  
La danza no es la hermana de la coreografía sino más bien su completo opuesto.               
¿Pero cómo puede la danza ser identificada? La danza es, en primera instancia -o              
podríamos decir en la más cruda forma inicial, que aún debe tomar forma- una cosa               
no organizada. Esto es la danza a la que buscamos tener acceso cuando             
practicamos auténtico movimiento, una danza que no ha tomado ninguna          
organización, que no ha sido domesticada por ninguna forma de estructura. Si la             
coreografía es una estructuración que necesita aplicar a sí misma un modo de             
expresión para poder ser tangible, la danza es ‘pura’ expresión que necesita ligarse             
a una u otra estructura para tener sustentabilidad en el mundo, para obtener             
reconocibilidad y por lo tanto ser introducida en el campo de lo posible. La danza en                
primera instancia solo puede ser experimentada pero es una experiencia que es            
puro afecto y por lo tanto está situada fuera de lo posible, o como dice Brian                
Massumi, ‘no está dirigida a ningún tema’ de cognición, sino a la irritabilidad de los               
cuerpos. Cuando la danza se somete a una estructura, entonces puede ser            



experimentada en relación a la consciencia, capturada y reflejada, recordada y           
ejecutada otra vez. 
  
La danza en su primera instancia es algo sin organización, y algo sin organización              
no puede tener una extensión en tiempo o espacio, sino que existe solo en              
presencia. ​No tiene historia, no tiene futuro, no tiene nada y ciertamente no tiene              
identidad. Es, en la terminología de Agamben, ​cualquier cosa –pero cualquier cosa            
que ​sea​; es esto lo que hace que a la danza se le haya dado una agencia- o en la                    
terminología del filósofo francés Tristan García, ​n’importe quoi​, -no importa qué, y de             
nuevo a la danza se le da una agencia-. ​La danza es, en primera instancia, una, o                 
Una​, y ​Una no puede ser negociada, por lo tanto excede el campo de lo posible. La                 
danza no es una cuestión de imaginación, sino de algo que atraviesa la imaginación              
para ser cómplice también de campos que ni siquiera podemos imaginar que            
imaginamos. 
 
La danza no es causal a la coreografía. No hay causalidad entre coreografía y              
danza ni entre danza y coreografía. Y aquí es donde apoyaremos no sólo la noción               
de coreografía como una práctica expandida sino también de la danza como una             
práctica expandida. La danza no necesita coreografía pero puede, en igual medida,            
estructurarse en relación a otras oportunidades: organización somática, terapia,         
disco, deportes, artes marciales, estructuras literarias o estructuras conectadas a la           
manufacturación, labor doméstico o física cuántica. Cuando la coreografía se separa           
de la danza se abre a nuevas oportunidades. Ser identificado como un coreógrafo             
no te hace automáticamente lidiar con la danza; es, después de todo, conocimiento.             
De manera similar, es importante para la danza liberarse de la ​violencia de la              
coreografía. Y quién dice que la danza es un arte ocular en primer lugar. 
  
Un entendimiento expandido de la danza cuestiona también qué formas de           
representación puede asumir la danza. ¿Quién dice que el trabajo de un artista de la               
danza obtiene representación en el escenario, con alguien que lo produce y alguien             
que lo recibe? ¿Puede la danza, como una actividad artística, tomar también otras             
formas, como bailar juntos, talleres, prácticas compartidas u otros formatos sin           
considerarlos una práctica que debería, en algún punto, cuajar y tomar una            
estructura coreográfica, o puede que un taller no tenga otro objetivo que bailar             
juntos y estar produciendo experiencias específicas, y que eso sea suficiente arte?  
 
Por mucho tiempo la danza ha sido domesticada por la coreografía, tal vez por tanto               
tiempo que ya no recuerda cómo era cuando era ‘libre’. Hoy, o en los últimos años,                
parece que la danza, por razones complejas, políticas, sociales, tecnológicas y           
filosóficas, se ha vuelto observadora de las capacidades inherentes a ella que            
exceden el campo de lo posible, imaginación y lenguaje, sin embargo, no para             
convertirse, o conectarse a la autenticidad, la naturaleza o la verdad, sino quizá a              
algo mucho más estremecedor pero necesario. En lugar de asumir la tarea de             
generar oportunidades que vayan más allá del lenguaje y por lo tanto ser capaz de               
producir irritaciones en el cuerpo, afecta aquello que nos intensifica a imaginar eso             
que no podemos ni siquiera imaginar que imaginamos. 
 
 



La danza no es performance. 
  
Necesitamos hacer otra distinción entre danza y performance. Hace unos 50 años            
era urgente disputar género y disciplina. Era políticamente importante enunciar la           
importancia de lo ​cross-ove​r, lo interdisciplinario, etc. Ambas cosas respecto a la            
hegemonía dentro de las artes pero también respecto a la vida en general. Cuando              
los bailarines insistieron en la improvisación en los 60s no era nada más porque se               
sentía bien; era también una crítica política, no necesariamente de manera directa o             
abierta sino respecto a la homogeneización de lo que el cuerpo podría ser o hacer.               
Pero cuando miramos la situación de hoy, parece raro encontrar un artista o alguien              
más en relación a esta materia que no sea multi-, inter-, post- algo, participativo con               
todo el mundo, y así. Producir definiciones no es peligroso, no es una amenaza a               
nuestras ya constitucionalizadas y autorizadas libertades, sino quizá incluso una          
forma de impugnar y descifrar qué pueden realmente hacer esas libertades por            
nosotros, o qué no podemos realmente hacer nosotros debido a ellas y a partir de               
ahí utilizar nuestra fantasía para construir otro camino frente a ellas.  
 
El performance es un sujeto haciendo subjetividades. En otras palabras, es una            
identidad haciendo identidades, idealizando o ignorando a uno mismo o a una            
máscara. La danza es diferente; hay infinitas gradaciones a ser consideradas y            
celebradas, sin embargo, entendiendo las diferencias podemos también entender         
qué es lo que se experimenta. Antes que nada, la danza no es una cuestión de                
subjetividad. La danza es un sujeto haciendo forma. Es sujetos o identidades            
haciendo, pero su responsabilidad no es emitir subjetividad si no, digámoslo así,            
volverse vehículos para la danza, volverse anónimos. 
  
Hay algunas consecuencias interesantes en estas consideraciones. Primero, un         
sujeto realizando subjetividad o identidad por definición permanece en el campo de            
lo posible, mientras que puede haber diferentes oportunidades para un sujeto que            
realiza forma. Parece ser que el sujeto que hace formas se abre a la oportunidad de                
consolidarse a sí mismo como un ​‘cualquier cosa’ o un ​n’importe quoi, i.e. exceder el               
dominio de lo posible y por lo tanto producir la posibilidad de una comprensión              
contingente distinta del sujeto que danza. Respecto a un sujeto realizando           
subjetividad, el espectador está obligado a confirmar, quizá también a través del            
rechazo, al sujeto, mientras que en la danza -al menos la posibilidad existe- el              
espectador no está presente para confirmar o rechazar el sujeto en el escenario sino              
la forma de la danza que no es, en ningún caso, idéntica ni está sobrepuesta al                
sujeto que danza. El performance mantiene y refuerza la direccionalidad en el sujeto             
pero solo respecto a redes de poder ya elaboradas. La danza acarrea la oportunidad              
de pasar la direccionalidad del sujeto a la danza misma. Danzar en este sentido              
implica la posibilidad de aprender de la danza, en lugar de aprender a danzar o a                
ser uno mismo. 
  
Si comprendemos esta distinción en relación a la ponencia en 2004 de Jacques             
Ranciere ​‘El espectador emancipado’​, publicada en el 2009, entendemos que el           
performance se opone a la oportunidad de emancipación. El espectador se           
embrutece por haber sido obligado a confirmar manteniéndolo por lo tanto en el             
campo de lo posible. Es obvio que la posibilidad para la emancipación no puede ser               



producida, pero la emancipación necesita un encuentro con algo que exceda lo            
posible. La danza, por otro lado, trae consigo la posibilidad de exceder el campo de               
lo posible precisamente porque el espectador, o el implicado, no está ahí para             
confirmar algo, o puede solamente contingentemente confirmar la forma,         
contingentemente porque la forma excede la oportunidad de una epistemología          
antropocéntrica. El performance puede ser ruidoso, sucio, provocativo y así, pero su            
exceso y abundancia siempre permanece dentro del campo de lo posible. Es la             
danza, aunque sea formal, la que es realmente excesiva y abundante. De hecho,             
porque lleva consigo la posibilidad de exceder lo posible, también lleva la posibilidad             
de la abundancia. El performance, no importa qué tan excesivo sea, es una práctica              
contenida por la probabilidad –por lo tanto, mensurabilidad- mientras que la danza            
practica el exceso del contingente, un exceso más allá de lo mensurable, de la              
razón, racionalidad y quién sabe qué más.  
   
Contrariamente a lo que el pos-estructuralismo, la danza conceptual, y una           
semiotización general de la danza (ya que solo tenemos acceso al mundo a través              
de la consciencia y la consciencia está construida como una forma del lenguaje, no              
hace falta decir que la danza inevitablemente es una capacidad semiótica, y por lo              
tanto, ‘sabe’ lo que significa, lo que comunica) sugieren –que la danza es algo que               
‘solo’ experimentamos a través de ‘la cognición del sujeto’- yo creo que es posible              
considerar que la danza puede generar una propia experiencia corporal o           
incorporada pero debemos tener en cuenta que esta no es una experiencia que sea              
en cualquier sentido útil, terapéutica, de apoyo, o en cualquier otro aspecto            
simpática; es, a saber, una experiencia que es contingente a la cognición y que              
toma lugar únicamente en el territorio del cuerpo, del cuerpo del individuo que no es               
su cuerpo sino un cuerpo genérico, o un cuerpo. 
  
Posibilidad y potencialidad 
  
Si algo es siempre posible o si lo que puede ser imaginado se mantiene atado a la                 
posibilidad, lo cual quiere decir a la realidad, y siempre situado en la realidad en               
relación a complejas redes de relaciones (un ‘si’ siempre necesita un ‘entonces’; en             
la misma frase...deshazte del ‘si’) ¿Qué entonces es aquella cosa que no es             
ninguna cosa y en dónde está? Una oportunidad es hacer una distinción entre             
posibilidad y potencialidad, aunque aquí no decimos potencialidad como diciendo          
‘esta o esa persona tiene potencial’, diciendo que es invertible o algo que             
seguramente generará ingresos, sino que en su lugar apunta hacia lo opuesto, a             
saber, aquella cosa que excede la posibilidad de ser utilizado por la medición, el              
discurso, los ingresos, la calidad. 
  
Lo que es posible está en el mundo, ha sido actualizado y ya no es real pero existe                  
a través de sus relaciones. Algo posible siempre está enredado, esto es, está             
compuesto relacionalmente y por lo tanto nunca está completo. Todo lo que es             
posible está capacitado para ser dos, y por lo tanto es sujeto de transformación y               
puede ocupar diferentes posiciones en el mundo siempre y cuando estén           
confirmadas por sus relaciones. 
  



Por otra parte, la potencialidad no está en el mundo, no está actualizada y por lo                
tanto es real, y el valor de lo real es que está absolutamente fuera de relación, solo                 
Es​. Por lo tanto, no puede ocupar una posición, no puede ser localizado y por lo                
mismo no puede, bajo ninguna circunstancia, cambiar. Siendo real, recordando a           
Agamben y García, la potencialidad es siempre ​cualquier cosa y ​n’importe quoi,            
simultáneamente lo que sea y no importa qué, pero no necesariamente extraño. La             
potencialidad no es un dominio, ni un dominio negativo, es en lugar de eso una               
doble negación, y la negación de un no-dominio, pero, no importa qué tan místico              
puede sonar, ahí es en donde ​cualquier cosa reside, justo antes, desde siempre y              
para siempre, de que se actualice y transforme, o de que lo actualicen y lo               
transformen en algo. 
  
Recordando el principio, podemos entender que el campo de lo posible coincide con             
la epistemología, y que la potencialidad se refiere a la ontología. Lo posible reside              
en el dominio del conocimiento, la reflexión, transformación, extensión, mientras que           
la potencialidad está en el campo del ​Ser​, de la materia-lidad –que no es              
materialidad y que es prominentemente no-relacional, no-extendida, y no-temporal-.         
Se añade a eso que lo posible es por definición contextual, individual, parcial y              
general, mientras que la potencialidad es al mismo tiempo singular y universal, es             
por necesidad una, o ​Una​, completamente sin estructura y pura expresión, pero de             
nuevo como una doble negatividad. Solo para hacerlo claro, la potencialidad está            
lejos de la representación, pero también lejos de la no-representación. 
  
Lo posible y las posibilidades pueden ser producidas, solo usa tu imaginación. La             
potencialidad, por otro lado, no puede ser producida, solo la producción de su             
posibilidad de ocurrir. No hay garantías; en la potencialidad nada es seguro, no             
puede ser calculada; no es una cuestión de probabilidad sino de contingencia. La             
única cosa necesaria es que algo va a ocurrir o no. 
 
¿Es nuevo o es nuevo? 
  
Y de nuevo una ligera aclaración. Necesitamos hacer una distinción entre diferentes            
tipos de nuevo. Nuestro tiempo celebra todo lo nuevo y simultáneamente ataca el             
culto a lo nuevo. ​Lo nuevo es y todos estamos suscritos a celebrarlo, no menos el                
artista cuyo trabajo, de acuerdo con, por ejemplo, Boris Groys, es producir            
manifestaciones ‘únicas’.  
  
No vivimos en una cultura de lo nuevo, vivimos dentro del capitalismo neoliberal y              
como todos sabemos es un acercamiento al mundo que tiene en mente solo             
expandirse. Lo nuevo está para todos nosotros, pero lo nuevo con lo que el              
liberalismo se obsesiona, al menos hasta ahora, es un nuevo falso, i.e. solo una              
mejor versión, un ascenso de categoría, una mejora, siempre basado en lo que ya              
sabemos. Esto es un nuevo que funciona dentro del dominio de lo posible, en la               
terminología de Deleuze, un nuevo ​reactivo​, lo cual quiere decir que se consolida lo              
que ya ha sido aprobado. En Deleuze encontramos un nuevo más prominente, a             
saber un nuevo ​activo​, que es un nuevo que no se deriva de qué es, de lo que es                   
común, de lo que es conocido. Es un nuevo que debe emerger de la potencialidad,               
un nuevo que no pertenece al dominio del conocimiento o de lo posible. Este es un                



nuevo con una N mayúscula, pero ¿cuál es la consecuencia de la posibilidad de lo               
Nuevo​? En corto, el nuevo ​reactivo perpetua el mundo o quizá lo hace un poco               
mejor o peor. Lo ​Nuevo​, como no es parte del conocimiento, y por lo tanto no tiene                 
representación, trae un problema para el conocimiento. El conocimiento no puede           
incorporar lo ​Nuevo​, y el resultado es, o que lo ​Nuevo es rechazado, negado,              
borrado, o que el conocimiento tendrá que cambiar para ser capaz de asimilar lo              
Nuevo​. Como lo ​Nuevo no puede ser incorporado de ninguna forma, el conocimiento             
no puede cambiar respecto a lo que ya es; es decir, para algo mejor, una mejor                
versión, una alternativa o un ascenso de categoría. En su lugar, tendrá que             
cambiarse contingentemente a sí mismo. Uno podría decir que no es lo ​Nuevo lo              
que está incorporado al conocimiento, sino que el conocimiento es incorporado a lo             
Nuevo. 
  
Boris Groys ha argumentado que la responsabilidad del artista es precisamente           
producir la posibilidad de lo ​Nuevo de ocurrir, y continúa proponiendo que lo que el               
artista hace no es hacer algo mejor, aumentar la calidad de vida, etc, sino, en su                
lugar, hacer que algo llegue a su final. El argumento de Groys distingue arte de               
diseño; donde el diseño es una cuestión de mejoría (nuevo ​reactivo​), y el arte una               
cuestión de hacer emerger lo ​Nuevo (nuevo ​activo​), que evidentemente es           
‘peligroso’ pues llega con la posibilidad de una brecha, de un cambio contingente o              
incalculable.  
 
Hace diez años, la propuesta de Groys hubiera parecido bastante ridícula, por lo             
menos porque rima realmente mal con el post-estructuralismo, pero hoy parece           
relevante, si no importante, pensar y hacer práctica de las líneas propuestas; en la              
raíz de su propuesta radica la potencialidad del arte para cambiar el mundo. No              
podemos imaginar la vía fuera del capitalismo, pero si el trabajo del arte es hacer               
que algo llegue a su fin, esto, de acuerdo con Groys, debe hacerse a través de                
producir la posibilidad de que algo emerja sin pertenecer al conocimiento. Lo que             
además podemos entender estudiando a Groys es que el arte, o más bien la              
experiencia estética –como hemos mostrado con anterioridad- no es una          
experiencia imbuida en el conocimiento sino, por el contrario, la experiencia estética            
es, digámoslo así, una experiencia ontológica que, en suma, esclarece que el arte y              
la cultura son y deben seguir siendo dos capacidades distintas.  
 
Si el diseño es algo calculado, esto quiere decir que es una producción             
comprometida en la reflexión, análisis, crítica, en que algo puede ser optimizado, y             
en que están implicadas nociones de manufacturación. El arte, que no es habilidad             
o destreza, para poder ser diferenciado del diseño, debe comprometerse de forma            
distinta; el arte no es analítico ni crítico, es, no obstante, aparentemente romántico,             
generoso y sin razón. El trabajo del arte es no ser crítico. El artista ciertamente sí;                
pero no el arte, que no es reflexivo sino productivo. El arte es especulativo. Cuando               
usamos el término especulación no queremos decir especulación como en la bolsa            
de valores que es analítico y relacionado a ingresos; queremos decir especulación            
como producción de la posibilidad de un futuro contingente y no proyectado. La             
coreografía, como hemos visto, es un principio organizador, lo cual implica que            
permanece en el campo de lo posible. La coreografía es reflexiva, analítica y crítica.              
La magia está en la danza. ¿Si la danza es, en primera instancia, no-organizada,              



pura expresión, podemos tal vez considerar que lleva capacidades hacia la           
especulación? La danza es un sujeto realizando forma, disolviendo su identidad,           
resolviendo algo a favor de convertirse en una cosa. La danza, en relación a esto,               
es algo a lo que le puedo poner o no atención; la danza es indiferente a mí, pero el                   
espectador (que lleva su propia agencia) se convierte en una cosa, una cosa a la               
que el conocimiento no puede sujetar sino con lo que está forzado a especular. La               
danza ofrece una oportunidad para especular, y en eso ofrece la posibilidad de que              
emerja la potencialidad. 
  
¿Cuáles son las herramientas, las máquinas que uno puede usar para hacer posible             
que emerja la especulación? Debemos, porque no tenemos otra opción, usar la            
coreografía –la tecnología- para permitir que sea posible que este momento suceda.            
No obstante, porque ya sabemos que la coreografía domestica al movimiento,           
necesitamos ahora revertir nuestro entendimiento de la coreografía y usarlo para           
armar un aparato que nos dé la oportunidad de una danza especulativa.            
Necesitamos usar la coreografía no para enjaezar y domesticar a la danza sino, en              
su lugar, para liberar a la danza de nuestro deseo de situarla. Regresando a la               
improvisación ¿qué sucede si la improvisación no quiere decir liberar al bailarín, sino             
al sujeto? lo cual en cierta forma propone que una danza improvisada no es danza               
sino un performance; pero en su lugar, salvando a la danza improvisada de             
convertirse en performance, ¿podemos estimar a la improvisación como un medio           
para liberar a la danza de nosotros? Y el conocimiento a través del cual podemos               
producir la posibilidad de esto para suceder se llama coreografía. 
  
Nuestra tarea más difícil, sin embargo, y aquí es donde necesitamos repensar la             
danza conceptual, que es siempre una cuestión de traducción –y reconozcan la            
danza conceptual- es el ensamblaje de una máquina que produce indeterminación           
(concerniente a ambos el artista en el estudio y el espectador en relación a una               
representación); es no desear a la danza, o valorarla, i.e. asignarle un valor pero              
solo para permanecer indiferente a ella. Esto es una indiferencia que solo puede             
obtenerse a través de un compromiso con el concepto. Es una indiferencia difícil de              
manejar pues está lejos de ser no juiciosa. Es más bien para también volverse              
indiferente a sí misma, o parafraseando a Deleuze, es una cuestión de volverse             
indiferente a la propia indiferencia de uno. 
 
Experiencia estética 
  
Es Kant quien ofrece soluciones respecto a cómo situar el arte y la experiencia              
estética en una sociedad capitalista. En las sociedades premodernas el arte no            
estaba separado de la artesanía pero esto se volvió imperativo cuando un            
entendimiento capitalista de la manufacturación, expansión, etc, ganó su momento​.          
Si en las economías capitalistas el arte no estuviera separado de la manufactura,             
¿cómo podría ser que cierta pintura impactara mientras otras no? Si el arte y la               
experiencia que puede generar no estuviera separado de otras experiencias ¿cómo           
podría entonces uno argumentar el valor, simbólico o económico, de cierta pintura,            
pieza de música o poema? Era necesario separar el arte de la artesanía e introducir               
un estudio de juicio y gusto no teleológico. ¿Por qué tú adoras eso y yo lo encuentro                 



indecente, y cómo sucede que parecemos estar de acuerdo en algunas cosas y en              
otras no, belleza, etc? 
  
Ahora, el problema con la experiencia estética es que debe ser autónoma y ser              
contemplada sin interés para no acabar en una simple manufacturación y           
determinación elemental. El precio a pagar por aquellos dos criterios, sin embargo,            
es que la experiencia estética es una, y por lo tanto no puede participar activamente               
en un contexto político. El arte no puede activamente activar una agenda política. El              
arte, o la experiencia estética, no es algo que interpreta el implicado, no es algo de                
lo que uno aprende, o por lo que alguien se ilumina, o por lo que uno cambia de                  
opinión. El dilema del artista desde finales del siglo XIX es o que el arte recibe cierto                 
tipo de autonomía pero no es político, o que el arte es político pero entonces acaba                
siendo diseño, perdiendo su autonomía, y de pronto se ve a sí mismo implicado en               
modelos de cumplimiento o eficiencia. Esto es obviamente lo que está pasando            
cuando un gobierno neoliberal instrumentaliza el arte, no solo para estar al servicio             
de la nación, sino que está dispuesto a hacer la experiencia transformativa para -o              
en- el espectador o el implicado. La responsabilidad del arte en los tiempos             
neoliberales, siguiendo a Bojana Cvejic, no difiere mucho de la manufacturación del            
estilo de vida, y el estilo de vida está muy alejado de la estética de Kant. 
  
Kant ha sido fuertemente desacreditado durante los últimos años porque su estética            
implica formas de trascendencia. Evidentemente la ‘estética’ de Kant era una           
palabra sucia para cualquiera que estuviera inscribiéndose en la agenda          
post-estructuralista. Dentro de un clima filosófico donde la especulación es          
favorecida, el pensamiento de Kant puede entenderse a través de un lente distinto.             
Dentro de un capitalismo omnipresente no podemos entender que el trabajo del arte             
deba ser considerado de forma distinta; algo que no necesita autonomía y            
desinterés inmediatamente se convierte en un apoyo de o para el capital, y entonces              
el arte se vuelve útil. ​La defensa del arte en contra de la política neoliberal solo                
puede ser insistir en que sea algo sin valor, y como sabemos, algo siempre tiene               
valor pero ​cualquier cosa no, y la emergencia de ​cualquier cosa implica llevar al              
mundo, o algo, a un fin. Con una connotación ligeramente más positiva también             
podemos leer ‘a un fin’ en términos del pensamiento griego, donde un gesto similar              
equivale a traer algo a la existencia, dando a luz algo dentro del mundo i.e. desde la                 
potencialidad, poiesis. 
  
Conclusión (Es broma) 
  
Antes de llegar a una conclusión, una breve reflexión de lo que una experiencia              
estética es o hace. ¿Qué es lo que el sujeto experimenta cuando tiene una              
experiencia estética, un encuentro con el arte? Si el arte no se debe entender cara a                
cara con la utilidad o diseño, sino más bien con autonomía, la experiencia debe ser               
autorreferencial. Amo esta pieza de arte porque la amo. El momento en que uno              
empieza a explicar por qué, telos o utilidad se vuelven difíciles de mantener a              
distancia.  
 
Por lo tanto, lo que yo experimento es experiencia. No es esta o aquella experiencia,               
lo que experimento es una experiencia autorreferencial. Experimento        



experimentando. ¿Pero qué es eso? Gilles Deleuze propone que uno experimenta la            
vida, o en términos más contemporáneos life+​. ​Tal vez uno podría más bien decir,              
me experimento como siendo una vida, pero no como mi vida; en lugar, me              
experimento como una vida, o como vimos antes, la experiencia implica que con mi              
cuerpo experimento un cuerpo, un cuerpo genérico. 
  
‘Diremos de pura inmanencia que es UNA VIDA y ninguna otra cosa. No es              
inmanencia a la vida, sino que lo que es inmanente en la nada es en sí mismo una                  
vida. Una vida es la inmanencia de la inmanencia, inmanencia absoluta: es un poder              
completo, completa dicha. […] es una consciencia inmediata, absoluta, cuya propia           
actividad no se refiere ya a un ser sino que es incesantemente puesto en una vida’ . 4

  
A través de mi vida experimento la vida como tal, una vida. La experiencia estética               
es experiencia pura, es siempre materia-l , y ya que es autónoma, lo que trae solo               5

puede ser contingente a la vida. En otras palabras, la experiencia estética, como             
nos dice Deleuze, es la experiencia de la potencialidad. Es precisamente aquí que el              
arte, la producción artística y la posibilidad de la experiencia estética es importante             
actualmente, porque el resultado o residuo de la experiencia estética es contingente            
a la vida, lo que quiere decir que también puede portar diferentes formas de vivir en                
comunidad, de compartir recursos, de entender la propiedad, de ser humanos. 
 
La pos-danza en el Final. 
  
¿Qué es lo que post realmente propone, qué significa? Lo post evidentemente no             
significa simplemente después. Lo post más bien comunica cuando una cosa, o que             
una cosa, ha obtenido la habilidad de reflejar su propia existencia, capacidades y             
posiciones.  
  
Post es cuando algo obtiene conocimiento de sí mismo, es cuando un conjunto de              
herramientas, genéricas o no, son transformadas en una tecnología; es cuando algo            
pierde su función proyectiva y se vuelve inseparable de un contexto. 
  
La post-danza no es algo después de la danza; es danza y coreografía que se han                
separado de elementales formas de causalidad o determinación, que han dejado ir            
la caja de herramientas de los coreógrafos, entendiendo que danza y coreografía            
son formas de conocimiento que pueden reflejarse a sí mismas. Cuando algo se             
refleja a sí mismo también obtiene la oportunidad o necesidad de crear su propia              
ética y epistemología, entendiendo su conducta y posición como conocimiento en el            
mundo. La post-danza es una danza que reconoce que los tiempos cambian, que la              
danza no es lo mismo dentro de un estado de bienestar desmoronándose, que un              
entendimiento liberal del arte apesta, que el daño colateral es importante, que la             
danza y el arte no son marginales a la sociedad sino una economía como cualquier               
otra, que no hay danza hoy en día que no resuene en el Internet, que su historia                 
está cambiando porque la danza se ha vuelto accesible vía el Internet, que la              
historia de la danza está escrita por las personas equivocadas, que reconoce que             

4 ​ ​Deleuze, Gilles. Pure Immanence: essays on A life.  
 
5 En el original: ‘matter-ial’ 



alto y bajo son intercambiables, el post-colonialismo, los estudios del performance,           
la investigación artística, la desordenada mezcla entre la práctica y la teoría,            
Beyoncé y la tecnología, y lo hace todo a través de una emergente epistemología de               
la danza. 
  
En suma, la post-danza señala un regreso de la danza y del danzar. La Post-danza               
es el reconocimiento de la danza siendo su propia capacidad hacia experiencias            
fuera del dominio de lo posible así como la danza como conocimiento, danza y              
danzar elaborando su propia epistemología. La post-danza es cuando danza y           
coreografía reclaman, y exitosamente, su autonomía en una forma totalmente          
nueva. La post-danza, por lo tanto, ofrece a la danza desprenderse de ser acerca de               
algo, de tener una aplicación –funcionando como un vehículo para otro discurso o             
actitud- y en lugar de esto permite a la danza producir políticas en sus propios               
términos, a través de su propio aparato discursivo. La post-danza es cuando la             
danza en sí misma se vuelve política. La post-danza es el momento en que la danza                
puede capacitar al mundo no a favor de algo, sino en sí misma y a través de sí                  
misma. 
  
Sobre todo, sin embargo, la post-danza es una celebración de la danza, el momento              
en que reconocemos que podemos danzar de nuevo, cuando la danza se emancipa             
a sí misma de los coreógrafos, y cuando la danza ha reconocido que tiene su propia                
agencia, que lleva potencialidad al mundo. La danza es algo, pero también es             
cualquier cosa​, no siempre ya organizada sino que se organiza a sí misma. En ese               
momento también se convierte en algo que los políticos necesitan temer, algo que             
hay que temer. La post-danza es ​cualquier cosa que no es siempre identificable,             
lleva su propio peso, sus propias armas, su propia agenda, de manera            
independiente.  
 
 
 
 
 
 

 
 

 


