Una abogacia por la Danza
por Marten Spangberg
Traduccién de Emilio Carrera Quiroga

Presentacion

Este parrafo propone poner en contexto al lector frente a esta traduccion, que en
realidad es una conferencia que dio el autor, Marten Spangberg en el marco de un
encuentro internacional de danza en Suecia, de donde es oriundo. De esa
conferencia podemos suponer que fueron personalidades importantes del mundo de
la danza, estudiantes curiosos y algunos criticos de arte. Me gustaria, sin embargo,
plantear un contexto imaginario que abra la posibilidad de asumir este texto como
un punto de fuga -de lo que cada quien quiera- hacia nuevas perspectivas del arte
escénico en México. Aqui va pues el contexto ficticio: estamos la comunidad teatral
reunida en un Encuentro Nacional de Teatro porque se nos ha dicho que nos
hablara el fantasma de un foro abandonado. Llegaron estudiantes, investigadores,
creadores escénicos, todos reunidos en el lobby bar para escuchar las palabras del
antiguo edificio. En el escenario aparece un médium. Camina. Se sienta en una silla
y empieza a surgir de su garganta esta conferencia impresa en papel como simbolo
material de lo sucedido, y de la cual propongo esta linea a modo de resumen:

“‘Asumir el teatro como potencia autorreflexiva para elaborar, desde sus tablas,
figuras de destruccion frente a la sofisticacion del mundo”.

También podria sugerir, ya que es una revista de teatro, que el lector sustituya la
palabra danza por la palabra teatro, y la palabra coreografia por el concepto puesta

en escena.

Emilio Carrera Quiroga

[=] 31 [m]
[=]




Introduccion:

En los ultimos dias, aqui en la conferencia, me ha dado una vibra de que lo post en
la post-danza es entendido como algo negativo, algo que restringe a la danza de lo
que puede ser, o entre los menos abiertos, de lo que debe ser. Lo que intento
proponer no es una abogacia por lo post, sino por la danza en o a través de la
post-danza. En realidad, lo que necesitamos hacer es rescatar a la danza de su
anclada posicion, y aprender a hablar danza desde un nuevo conjunto de
1circunstancias, situaciones y ambientes, y dejarle adquirir nuevas formas de agencia
que resuenen con su estar aqui y ahora y hacia el futuro.

La post-danza es, en si misma, una defensa para la danza, sin embargo, no es una
defensa para volverla inocente (para que pueda volver a lo ‘normal’) sino una
defensa que empodera a la danza para que sea una parte activa de su pasado,
presente y futuro como una fuerza activa o una intensidad en nuestras sociedades,
en la formacion de las realidades sociales, humanas, relacionales, politicas y
econdomicas. La post-danza puede entenderse como la inauguracion de un momento
en que la danza dentro y fuera de si misma empieza a ser una capacidad activa en
la formacién de como queremos vivir todos juntos. Precisamente, dentro y fuera de
ella, no respecto a ser una danza que trate de esto o de aquello —en el sentido de un
tema que se muestra como una narracion- sino dentro y fuera de ella como danza.
Es hacia este lugar que tenemos que encontrar un camino.

Sigamos adelante

Tal vez pueda parecer extrafio empezar una oda a la danza con epistemologia, pero
como veremos, es precisamente en relacion a la epistemologia que la post-danza
opera y que ha logrado identificar un cambio fundamental.

Epistemologia no puede de ninguna manera ser traducido a conocimiento, pero su
raiz ‘episteme’ puede. La epistemologia es el estudio de la naturaleza del
conocimiento. Es el estudio del conocimiento, o el estudio de la posibilidad del
conocimiento. Pero también, de la forma contraria, una u otra forma de conocimiento
siempre esta ligada a una epistemologia, es decir, a cdmo una forma de
conocimiento opera situandose y relacionandose consigo misma y con el mundo.
Una cierta dinamica de conocimiento sabe cémo opera a partir de construir su
propia epistemologia; y entonces una epistemologia implica entender como las
dinamicas de conocimiento construyen formas éticas y politicas de inclusion o de
exclusion.

Para que algo pueda ser posible, para que tenga una funcién en la realidad, para
que pueda ser conocido y sujeto a cambio, localizado, etc, necesita estar inscrito
dentro del conocimiento. Necesita participar en forma de conocimiento y por lo tanto
estd inscrito en alguna u otra forma de epistemologia.

! Del término aristotélico agencia: capacidad que posee alguien para actuar en el mundo. En el original el autor
utiliza el término agency.



La epistemologia no es solamente un asunto de razon, racionalidad, escritura,
numeros y matematicas. El lenguaje es un tema ciertamente dominante y poderoso
en relacion a la epistemologia, pero cualquier conocimiento por definicion esta
envuelto en la epistemologia, se sepa o no, incluyendo el cuerpo, el movimiento, los
suenos, intimidad, espiritualidad, poesia, carpinteria o jardineria. Todos los tipos de
conocimiento participan en el mundo de forma diferente, y el entendimiento de esta
participacion es lo que llamamos epistemologia. La ciencia, por ejemplo, para no
estropear el universo o la salud de las personas, necesita tener una articulacién muy
precisa y reglas claras respecto a su epistemologia, mientras podria parecer que las
practicas artisticas tienen una menos rigida, lo cual es una ilusién; lo que sucede es
que la premisa para lograr precision es completamente diferente. Asi mismo, es
anterior el momento en que algo puede ser definido como conocimiento, como una
dinamica auténoma de conocimiento, que puede también construir una
epistemologia. Es una senal de sofisticacion cuando un conjunto de procedimientos,
una técnica o una manera de hacer las cosas entra en un proceso de elaboracion de
epistemologia, pues implica que nos hemos alejado, direccionalmente, de la
posibilidad de autoreflexion.

Después de la epistemologia necesitamos visitar otro término, uno pesado y
complicado, la ontologia. Si la epistemologia es el estudio de la naturaleza del
conocimiento y como, en relacidn a este conocimiento, algo participa del mundo y
construye relaciones, la ontologia es el estudio de la naturaleza del Ser, pero es
también el estudio de las categorias del Ser y las interrelaciones de las entidades
que realmente existen. Todo, incluyendo las cosas inmateriales, emociones,
memorias, un poquito de mota, el universo y una entrevista de trabajo son cosas en
el mundo y por lo tanto son tomadas en cuenta por la ontologia.

Algo siempre esta inscrito en la ontologia de alguna u otra forma, pero asi como
nosotros los humanos tenemos acceso al mundo a través del conocimiento, a través
de la episteme, no podemos tener acceso a la ontologia de algo, al ser de algo. El
estudio y el trabajo de la ontologia, sin embargo, ofrece nuevos modos de pensary
brindan la posibilidad de especular un mundo sin conocimiento, de experiencias mas
alla de la comprension; ademas de la posibilidad de que el cuerpo, en cierta forma,
opere -si no fuera, al menos en el borde del conocimiento- al igual que las
sensaciones, afectos, eventos, energia, etc; aunque cuando las encontremos se
transformen en representacion, en conocimiento. Dicha posibilidad es tal que su
naturaleza no esta en la base epistemoldgica ni en la del conocimiento.

El fildsofo clasico se acercaba a un problema con la pregunta: s qué es?, ;qué es
esto o aquello independientemente del contexto, perspectiva, tiempo o espacio?
¢Qué es el ser de algo? En el siglo XVIII, sin embargo, ocurre algo, una
comprension aparentemente elemental: ;como puedo yo, nosotros, la humanidad,
tener siquiera la mas remota idea de lo que algo es, o de lo que ser o Ser implica
para una piedra, o para cualquier otra cosa? Hume y Kant informan al mundo de
este ligero dilema, argumentando que la filosofia podria permitirse una pequefa
trampa. Cuando la filosofia pregunta ;Qué es? esta de hecho preguntando ¢;qué es
para nosotros? o qué es para nuestra consciencia? o mejor, squé es en relacion al
conocimiento o a lo conocible? Ahi esta -y aun vivimos con él- el periodo



epistemologico de la filosofia. La filosofia es un asunto de conocimiento, y como el
conocimiento no tiene un fundamento, no es una cuestion de qué Es algo, sino de
qué ‘es’ algo: ‘es’ es lo que el poder quiere que sea. Podemos, por lo tanto, decir
que el segundo episodio en la filosofia es exclusivamente un asunto de mente y
razon, que, para bien o para mal, excluye una infinita cantidad de recursos y
oportunidades.

De la ontologia a la epistemologia, tal vez -y ciertamente- hay posibles nuevos
puntos de partida o modos de refutar la hegemonia de la razoén, racionalidad y
conocimiento. Si es asi, ¢esto también implica un cuestionamiento o incluso el fin
del arte y la apreciacién estética como la conocemos? Porque evidentemente el arte
y la estética —danza, performance, coreografia, live art y body art- son autorizadas
en relacion a formas occidentales de resolucion, razén, racionalidad y conocimiento.

La danza no es coreografia, ni la coreografia es danza.

Hay un entendimiento comun en que la coreografia y la danza estan causalmente
relacionadas, entendiendo que la coreografia es el medio y la danza es el fin. El arte
de hacer danzas esta claramente identificado como coreografia; la coreografia es un
movimiento repetitivo, por lo tanto, la danza esta hecha igualmente de coreografias.
Coreografia y danza acaban por definirse una a la otra, que esta muy bien, pero que
también implica que no puede haber ningun tipo de aportacion externa. En otras
palabras, hay una —y fuerte- causalidad entre |la coreografia y la danza.

En los ultimos 20 afios hemos visto, sin embargo, un desmoronamiento de esta
causalidad o del matrimonio entre coreografia y danza. La iniciativa vino ciertamente
de la coreografia, pero después, y especialmente en los ultimos cinco afios, tal vez
desde el 2012, la danza se ha recuperado y esta ahora en medio de su
emancipacion de la coreografia. Estoy deliberadamente usando “emancipacion”
aqui, enfatizando que la emancipacién no es lo mismo que estar iluminado o que
rechazar algo. Una persona emancipada no es alguien que vive solo -la danza se ha
asegurado de esa parte al menos hace medio siglo- sino que implica la produccion
de una voz nueva. i.e. traer una nueva voz al mundo. Esto es exactamente lo que
esta pasando ahora, si estoy en lo cierto, con la danza. Y la mejor parte es que esta
pasando, por decirlo de alguna manera, en los lugares erréneos, en los margenes.
Incluso mejor, en esos lugares erroneos saben lo que estan haciendo, no como se
vera o qué forma tomara, pero saben lo que estan haciendo.

En efecto, existe la necesidad de no solo uno sino dos divorcios. Necesitamos
divorciar la coreografia de la danza y la danza de la coreografia. Coreografia y
danza son dos distintas posibilidades, y es momento de dejarlas brillar cada una por
si solas y juntas.

La coreografia, como la arquitectura, es una cuestion de domesticar o domar el
movimiento. La coreografia organiza el movimiento. En otras palabras, la
coreografia es una cuestion de estructura. No hace falta decir que estructurar no
necesariamente implica que sea ordenado, ordinario o formal. Estructura, no
obstante, implica la existencia de algun tipo de sistema, codigo o consistencia.



Convencionalmente uno podria decir que las estructuras son capacidades
abstractas, y que por lo tanto necesitan afadirse a algun tipo de expresion para
conseguir la entrada al mundo, necesitan conectarse a alguna forma de
representacion. Una de las posibles expresiones a las que la coreografia se puede
afiadir para conseguir la representacion es la danza, pero también podria ser una
puntuacion o un algoritmo, un texto o dibujo, video, film o memoria, y ciertamente,
para la coreografia, no hay necesidad de tomar una expresién que tiene una directa
relacion al movimiento. La coreografia no es para nada movimiento. Es cuando algo
tiene una relacion con una estructura coreografica que el movimiento de una u otra
forma emerge.

Es comun proponer que la coreografia es la organizacion del tiempo y el espacio,
pero definir la coreografia de ese modo es problematico porque entonces ¢qué no
es coreografia? y al mismo tiempo, definir la coreografia como el arte de hacer
danzas implica que la coreografia esta ligada a una expresion, y para que una
definiciéon asi tenga sentido, la expresion debe ser o lo que hemos decidido que sea,
o estar definida en relacion a un criterio; pero entonces la coreografia nunca puede
exceder sus limites y cambiar. Un primer paso seria preguntarse por el ‘Y’, es decir,
que la coreografia es la organizacion del tiempo ‘Y’ del espacio. La coreografia se
diferencia de la arquitectura, que es la organizacién del espacio sobre el tiempo, al
ser definida como la organizacion del tiempo sobre el espacio. En otras palabras, la
arquitectura erige estructuras que coagulan espacio en relacién a las dinamicas del
tiempo, mientras la coreografia produce estructuras que permiten movimientos del
tiempo en relacioén a la estabilidad del espacio.

Pero esto no es suficiente. para acercarse a lo que es la coreografia propongo una
perspectiva distinta, una forma diferente de definicion que eluda el deseo
esencializador’ detras de cualquier pregunta incluyendo ¢ qué es? Nuestro deseo es
definir a la coreografia respecto a sus circunstancias. Se ha considerado que la
coreografia es un conjunto de herramientas, que un coreégrafo va por ahi con una
caja de herramientas. Algunos probablemente lo hacen, pero pareceria como si una
caja de herramientas estuviera disefiada para algo. La caja de herramientas de un
coredgrafo parece ser causal de una expresion, y huele bastante a que esa
expresion es, después de todo, la danza. Por lo tanto, se ha propuesto que la
coreografia es un conjunto de herramientas, pero que las herramientas son
genéricas y por lo tanto pueden ser aplicadas, mas o menos exitosamente, a lo que
sea, ya sea en relacion a una produccion o un analisis. Esto implica una salida de la
determinacién en relacién a la expresion, y el coredgrafo puede, digamoslo asi,
coreografiar cualquier cosa.

¢Por qué es esto importante? Porque si las herramientas del coreégrafo no son
causales a la danza esto permite un cambio de la coreografia entendida como
instrumento a, en su lugar, entenderla como capacidad, lo cual propone que el
coredgrafo puede aplicar para apoyos econdémicos para generar proyectos cuyo
resultado no sea una danza -en el escenario 0 no- sino que el proyecto del
coredgrafo es definido en relacion a las herramientas usadas. Por lo tanto, el

% En el original, €l autor utiliza la palabra: essentializing.



coredgrafo puede aplicar para un apoyo economico de un filme aunque éste no
incluya ninguna danza pero se realice a través de las competencias coreograficas.
O el coreodgrafo puede escribir una novela sin ninguna aspiracion a ser reconocido
como un autor sino como un coreégrafo cuya expresion resulta ser la literatura. De
hecho, si la caja de herramientas del coredgrafo es genérica, nada dice que la
expresion del coreografo esta dentro de la esfera de la estética; asi como el
departamento de planeacion de la ciudad tiene un monton de arquitectos en su
oficina, también deberian tener una horda de coreodgrafos disefiando y analizando
flujos y movimientos en la ciudad.

Un problema aparece cuando nos acercamos a la coreografia en relacion a sus
herramientas, sean genéricas o no. Una herramienta es siempre direccional; sabe,
por decirlo asi, cual es su trabajo y opera dentro del campo del logro o de lo
medible. Una herramienta tiene una funcion, y esa funcién tiene un valor asignado a
través de la consciencia; algo que tiene direccion solo puede lograr aquello que se
puede conocer, solo puede resolver problemas que tienen una solucion preferible.
Uno puede, ciertamente, degenerar una herramienta: utilizar un destornillador para
hacer cubos de hielo o un teléfono celular como un tope de puerta, pero eso no
libera a las herramientas de las capacidades que consolidan el conocimiento.

Las herramientas, con alguna generalizacidn, se conectan con la técnica: un
conjunto de herramientas estan organizadas para facilitar algo. Esto es decir que
una técnica también es algo direccional y que opera dentro del campo del éxito,
logros y mensurabilidad. En la danza, la técnica es todavia central y el bailarin esta
a menudo entrenando para dominar una cierta técnica. Algunos quiza no estén de
acuerdo con esta declaracion y argumenten que la danza se ha emancipado a si
misma de las técnicas. Yo soy de la opinidbn que la danza ha rechazado ciertas
técnicas pero que el entendimiento de la danza y de bailar en la actualidad esta
todavia profundamente construido en relacion a las técnicas.

La tecnologia, que evidentemente no es causal a las maquinas -de vapor, de
madera o laptops- es un asunto diferente. La tecnologia no es direccional pero
puede ser entendida como un tumulto de posibilidades a las que se les puede, en
una multiplicidad de formas, dar una direccion. No tiene una meta, un interés
inherente, pero es, en lugar, al menos inicialmente, un conjunto neutro de
oportunidades. Si una técnica te dice qué hacer aun si ni siquiera has empezado, la
tecnologia se vuelve lo opuesto a una oportunidad. Si tu no tienes el conocimiento
correlacionado a ella, es inutil. Las técnicas son siempre prominentemente rigidas
mientras que las tecnologias luchan por volverse flexibles.

¢Pueden la coreografia y la danza aprender algo de tal orientacion, y en lugar de
entrenar a los estudiantes o a nosotros mismos en técnicas —con su dominacion
como motivacion- considerar practicas compartidas profundizando nuestro
conocimiento acerca de como conducir tecnologias? Esta divisidbn plantea mas
preguntas. La técnica parece conectarse con la maestria, o con saber mas y mas de
menos y menos, en muchos sentidos un modelo histérico para acercarse al
conocimiento, mientras la tecnologia en cambio parece conectarse con la
competencia, con un entendimiento del conocimiento que tiene mas que ver con la



habilidad de encontrar y activar conocimiento preciso por una situacioén precisa i.e.
conocimiento contemporaneo en red. Al mismo tiempo, es obvio que la competencia
reverbera con actitudes neoliberales, que quiza no sea lo deseable.

En lugar de pensar la coreografia como un conjunto de herramientas genéricas, que
no importa qué tan genérica tiene un fuerte propdsito, podemos considerar a la
coreografia como una tecnologia, un conjunto de oportunidades que estan
interrelacionadas entre si pero sin direccion. Si la coreografia se define como el arte
de hacer danzas, solo puede ser considerada en relaciéon a la pregunta ;qué? El
momento en que la coreografia pierda su causal relacion y se convierta en una
herramienta genérica se abre a la pregunta ;coémo? se vuelve metodoldgica,
analitica y critica. La coreografia entendida como tecnologia disuelve inicialmente su
relacion —al mismo tiempo- con esencia y mitologia, analisis y critica i.e. drama, pero
abre las puertas a la auto-inspeccion o reflexién, y por lo tanto, es un movimiento
autopoético. La coreografia puede entonces ser entendida como un acercamiento a
la danza asi como a la escritura, a la planeacién de una ciudad o a la vida. Si la
técnica se entiende como la manera en que se logra algo, la tecnologia puede
equipararse con un conocimiento que no tiene que ver con lograr algo sino, en su
lugar, con la oportunidad de preguntar, desarrollar, arreglar de nuevo o transformar,
por ejemplo, lo que se ha logrado.

Si consideramos la coreografia como un conocimiento, un coredgrafo no es ya solo
alguien que hace danzas, ni una persona que hace un libro o hace un film, ni una
competencia acercando ciertas expresiones al mundo -que pueden ser muchas-,
sino la oportunidad de habilitar formas de conducir el mundo. Si la coreografia
puede ser entendida como un conocimiento, se vuelve una manera de acercarse y
de conducir la vida.

¢ Pero entonces, qué es la danza?

Como mencionamos, la coreografia es una capacidad organizadora: estructura, y
las estructuras tienen sostenibilidad. Las estructuras permiten la estabilidad y por
tanto el reconocimiento de diversos tipos de estructura. Cualquier estructura puede
ser reconocida como un tipo de semidtica, y subsecuentemente la coreografia es
una oportunidad semidtica, y se vuelve evidente que la coreografia tiene un
lenguaje, que no es ni bueno ni malo, pero que permite solamente ciertas
oportunidades. Lo que permite es exactamente aquello que puede permitir o -lo que
es posible- o también imposible (que es de todas maneras solo lo anverso de lo
posible). La coreografia se mantiene en el campo de lo posible y por lo tanto en
ultima instancia consolida el mundo, la humanidad y la vida como la conocemos.

En este momento tenemos que hacer dos pequehas excursiones. Primero, a la
imaginacion. La imaginacion se ha entendido en diferentes maneras a lo largo de la
historia, pero durante los ultimos 50 afios, desde los 60s, la imaginacién se ha
entendido como algo que reconocemos con -y a través de- la consciencia, y la
consciencia esta ‘Iengualizada’3. Lo que puede imaginarse o no imaginarse se
mantiene en el campo del lenguaje —algun tipo de lenguaje- y por lo tanto en el

* En el original el autor escribe ‘languaged’. Se refiere a que la consciencia tiene un lenguaje.



campo de lo posible. Uno solo puede imaginar lo que el lenguaje permite que
imaginemos. Uno solo puede imaginar lo que es posible y lo que no es posible, pero
eso, como sabemos, es de nuevo solo lo anverso.

Hace algunos afios Zizek utilizé una frase prestada de Fredric Jameson que
propone que hoy es mas dificil imaginar un camino fuera del capitalismo que el
apocalipsis. En efecto, si, como Franco Bifo Berardi, Maurizio Lazzarato y otros han
propuesto, el capitalismo ha cooptado el lenguaje, o como dice Bifo, vivimos en un
semio-capitalismo, no hace falta decir que no podemos imaginar un camino fuera
del capitalismo porque en primera instancia, la imaginacion se mantiene dentro de lo
posible, y en segunda instancia, si el capitalismo ha cooptado al lenguaje, entonces
lo que sea que imaginemos es y sera una imaginacion capitalista.

Y ahora, la identidad. No importa qué tanto Judith Butler sea una superheroina
incondicional, la identidad, especialmente en contextos no tan escolares, y aun mas
las identidades politicas, causa problemas. Sabemos, por Ranciere, que ‘la esencia
de la politica es la manifestaciéon del disenso, como la presencia de dos mundos en
uno’, lo cual implica que la politica, para Ranciere, es algo que sucede dentro del
campo de la razon, y por lo tanto del lenguaje, y de este modo apoya lo posible. La
politica es la manutencion de una negociacién infinita. La politica son dos mundos
en uno y siempre en el campo de lo posible, lo cual quiere decir que la identidad,
cuando es entendida como politica, se consolida como una infinita negociacion, sin
argumentos (si tuviera argumentos tiene que estar en un solo mundo, por lo tanto no
en la politica) simultdaneamente entre el sujeto que nunca es uno y entre el sujeto y
el mundo, pero siempre es una negociacion entre estos dos mundos dentro del
campo de lo posible. El problema de la politica de identidad visto desde este lente
es que acaba fijando lo que uno puede posiblemente ser o no, lo cual es también
posible. La politica de identidades es profundamente antropocéntrica y pasivamente
agresiva. La coreografia, la imaginacion, y la identidad son estructuras posibles que
refuerzan formas de causalidad y determinacién que a su vez le permiten a formas
de poder permanecer en el poder.

¢Y entonces, qué es la danza?

La danza no es la hermana de la coreografia sino mas bien su completo opuesto.
¢ Pero como puede la danza ser identificada? La danza es, en primera instancia -o
podriamos decir en la mas cruda forma inicial, que aun debe tomar forma- una cosa
no organizada. Esto es la danza a la que buscamos tener acceso cuando
practicamos auténtico movimiento, una danza que no ha tomado ninguna
organizacion, que no ha sido domesticada por ninguna forma de estructura. Si la
coreografia es una estructuracion que necesita aplicar a si misma un modo de
expresion para poder ser tangible, la danza es ‘pura’ expresion que necesita ligarse
a una u otra estructura para tener sustentabilidad en el mundo, para obtener
reconocibilidad y por lo tanto ser introducida en el campo de lo posible. La danza en
primera instancia solo puede ser experimentada pero es una experiencia que es
puro afecto y por lo tanto esta situada fuera de lo posible, o como dice Brian
Massumi, ‘no esta dirigida a ningun tema’ de cognicion, sino a la irritabilidad de los
cuerpos. Cuando la danza se somete a una estructura, entonces puede ser



experimentada en relacién a la consciencia, capturada y reflejada, recordada y
ejecutada otra vez.

La danza en su primera instancia es algo sin organizacion, y algo sin organizacion
no puede tener una extensidn en tiempo o espacio, sino que existe solo en
presencia. No tiene historia, no tiene futuro, no tiene nada y ciertamente no tiene
identidad. Es, en la terminologia de Agamben, cualquier cosa —pero cualquier cosa
que sea; es esto lo que hace que a la danza se le haya dado una agencia- o en la
terminologia del filésofo francés Tristan Garcia, n’importe quoi, -no importa qué, y de
nuevo a la danza se le da una agencia-. La danza es, en primera instancia, una, o
Una, y Una no puede ser negociada, por lo tanto excede el campo de lo posible. La
danza no es una cuestion de imaginacion, sino de algo que atraviesa la imaginacion
para ser complice también de campos que ni siquiera podemos imaginar que
imaginamos.

La danza no es causal a la coreografia. No hay causalidad entre coreografia y
danza ni entre danza y coreografia. Y aqui es donde apoyaremos no solo la nocién
de coreografia como una practica expandida sino también de la danza como una
practica expandida. La danza no necesita coreografia pero puede, en igual medida,
estructurarse en relacion a otras oportunidades: organizacion somatica, terapia,
disco, deportes, artes marciales, estructuras literarias o estructuras conectadas a la
manufacturacion, labor doméstico o fisica cuantica. Cuando la coreografia se separa
de la danza se abre a nuevas oportunidades. Ser identificado como un coreégrafo
no te hace automaticamente lidiar con la danza; es, después de todo, conocimiento.
De manera similar, es importante para la danza liberarse de la violencia de la
coreografia. Y quién dice que la danza es un arte ocular en primer lugar.

Un entendimiento expandido de la danza cuestiona también qué formas de
representacion puede asumir la danza. ¢ Quién dice que el trabajo de un artista de la
danza obtiene representacion en el escenario, con alguien que lo produce y alguien
que lo recibe? ;Puede la danza, como una actividad artistica, tomar también otras
formas, como bailar juntos, talleres, practicas compartidas u otros formatos sin
considerarlos una practica que deberia, en algun punto, cuajar y tomar una
estructura coreografica, o puede que un taller no tenga otro objetivo que bailar
juntos y estar produciendo experiencias especificas, y que eso sea suficiente arte?

Por mucho tiempo la danza ha sido domesticada por la coreografia, tal vez por tanto
tiempo que ya no recuerda como era cuando era ‘libre’. Hoy, o en los ultimos afios,
parece que la danza, por razones complejas, politicas, sociales, tecnologicas y
filosoficas, se ha vuelto observadora de las capacidades inherentes a ella que
exceden el campo de lo posible, imaginacién y lenguaje, sin embargo, no para
convertirse, o conectarse a la autenticidad, la naturaleza o la verdad, sino quiza a
algo mucho mas estremecedor pero necesario. En lugar de asumir la tarea de
generar oportunidades que vayan mas alla del lenguaje y por lo tanto ser capaz de
producir irritaciones en el cuerpo, afecta aquello que nos intensifica a imaginar eso
gue no podemos ni siquiera imaginar que imaginamos.



La danza no es performance.

Necesitamos hacer otra distincién entre danza y performance. Hace unos 50 afos
era urgente disputar género y disciplina. Era politicamente importante enunciar la
importancia de lo cross-over, lo interdisciplinario, etc. Ambas cosas respecto a la
hegemonia dentro de las artes pero también respecto a la vida en general. Cuando
los bailarines insistieron en la improvisacion en los 60s no era nada mas porque se
sentia bien; era también una critica politica, no necesariamente de manera directa o
abierta sino respecto a la homogeneizacion de lo que el cuerpo podria ser o hacer.
Pero cuando miramos la situacion de hoy, parece raro encontrar un artista o alguien
mas en relacion a esta materia que no sea multi-, inter-, post- algo, participativo con
todo el mundo, y asi. Producir definiciones no es peligroso, no es una amenaza a
nuestras ya constitucionalizadas y autorizadas libertades, sino quiza incluso una
forma de impugnar y descifrar qué pueden realmente hacer esas libertades por
nosotros, o qué no podemos realmente hacer nosotros debido a ellas y a partir de
ahi utilizar nuestra fantasia para construir otro camino frente a ellas.

El performance es un sujeto haciendo subjetividades. En otras palabras, es una
identidad haciendo identidades, idealizando o ignorando a uno mismo o a una
mascara. La danza es diferente; hay infinitas gradaciones a ser consideradas y
celebradas, sin embargo, entendiendo las diferencias podemos también entender
qué es lo que se experimenta. Antes que nada, la danza no es una cuestion de
subjetividad. La danza es un sujeto haciendo forma. Es sujetos o identidades
haciendo, pero su responsabilidad no es emitir subjetividad si no, digamoslo asi,
volverse vehiculos para la danza, volverse anénimos.

Hay algunas consecuencias interesantes en estas consideraciones. Primero, un
sujeto realizando subjetividad o identidad por definicidn permanece en el campo de
lo posible, mientras que puede haber diferentes oportunidades para un sujeto que
realiza forma. Parece ser que el sujeto que hace formas se abre a la oportunidad de
consolidarse a si mismo como un ‘cualquier cosa’ o un n’importe quoi, i.e. exceder el
dominio de lo posible y por lo tanto producir la posibilidad de una comprension
contingente distinta del sujeto que danza. Respecto a un sujeto realizando
subjetividad, el espectador esta obligado a confirmar, quiza también a través del
rechazo, al sujeto, mientras que en la danza -al menos la posibilidad existe- el
espectador no esta presente para confirmar o rechazar el sujeto en el escenario sino
la forma de la danza que no es, en ningun caso, idéntica ni estd sobrepuesta al
sujeto que danza. El performance mantiene y refuerza la direccionalidad en el sujeto
pero solo respecto a redes de poder ya elaboradas. La danza acarrea la oportunidad
de pasar la direccionalidad del sujeto a la danza misma. Danzar en este sentido
implica la posibilidad de aprender de la danza, en lugar de aprender a danzar o a
ser uno mismo.

Si comprendemos esta distincion en relacion a la ponencia en 2004 de Jacques
Ranciere ‘El espectador emancipado’, publicada en el 2009, entendemos que el
performance se opone a la oportunidad de emancipaciéon. El espectador se
embrutece por haber sido obligado a confirmar manteniéndolo por lo tanto en el
campo de lo posible. Es obvio que la posibilidad para la emancipacién no puede ser



producida, pero la emancipacién necesita un encuentro con algo que exceda lo
posible. La danza, por otro lado, trae consigo la posibilidad de exceder el campo de
lo posible precisamente porque el espectador, o el implicado, no estd ahi para
confirmar algo, o puede solamente contingentemente confirmar la forma,
contingentemente porque la forma excede la oportunidad de una epistemologia
antropocéntrica. El performance puede ser ruidoso, sucio, provocativo y asi, pero su
exceso Yy abundancia siempre permanece dentro del campo de lo posible. Es la
danza, aunque sea formal, la que es realmente excesiva y abundante. De hecho,
porque lleva consigo la posibilidad de exceder lo posible, también lleva la posibilidad
de la abundancia. El performance, no importa qué tan excesivo sea, es una practica
contenida por la probabilidad —por lo tanto, mensurabilidad- mientras que la danza
practica el exceso del contingente, un exceso mas alla de lo mensurable, de la
razon, racionalidad y quién sabe qué mas.

Contrariamente a lo que el pos-estructuralismo, la danza conceptual, y una
semiotizacion general de la danza (ya que solo tenemos acceso al mundo a través
de la consciencia y la consciencia esta construida como una forma del lenguaje, no
hace falta decir que la danza inevitablemente es una capacidad semidtica, y por lo
tanto, ‘sabe’ lo que significa, lo que comunica) sugieren —que la danza es algo que
‘solo’ experimentamos a través de ‘la cognicion del sujeto’- yo creo que es posible
considerar que la danza puede generar una propia experiencia corporal o
incorporada pero debemos tener en cuenta que esta no es una experiencia que sea
en cualquier sentido util, terapéutica, de apoyo, o en cualquier otro aspecto
simpatica; es, a saber, una experiencia que es contingente a la cognicion y que
toma lugar unicamente en el territorio del cuerpo, del cuerpo del individuo que no es
SuU cuerpo sino un cuerpo genérico, o un cuerpo.

Posibilidad y potencialidad

Si algo es siempre posible o si lo que puede ser imaginado se mantiene atado a la
posibilidad, lo cual quiere decir a la realidad, y siempre situado en la realidad en
relacion a complejas redes de relaciones (un ‘si’ siempre necesita un ‘entonces’; en
la misma frase...deshazte del ‘si’) ;Qué entonces es aquella cosa que no es
ninguna cosa y en donde esta? Una oportunidad es hacer una distincion entre
posibilidad y potencialidad, aunque aqui no decimos potencialidad como diciendo
‘esta 0 esa persona tiene potencial’, diciendo que es invertible o algo que
seguramente generara ingresos, sino que en su lugar apunta hacia lo opuesto, a
saber, aquella cosa que excede la posibilidad de ser utilizado por la medicion, el
discurso, los ingresos, la calidad.

Lo que es posible esta en el mundo, ha sido actualizado y ya no es real pero existe
a través de sus relaciones. Algo posible siempre esta enredado, esto es, esta
compuesto relacionalmente y por lo tanto nunca esta completo. Todo lo que es
posible esta capacitado para ser dos, y por lo tanto es sujeto de transformaciéon y
puede ocupar diferentes posiciones en el mundo siempre y cuando estén
confirmadas por sus relaciones.



Por otra parte, la potencialidad no esta en el mundo, no esta actualizada y por lo
tanto es real, y el valor de lo real es que esta absolutamente fuera de relacién, solo
Es. Por lo tanto, no puede ocupar una posicion, no puede ser localizado y por lo
mismo no puede, bajo ninguna circunstancia, cambiar. Siendo real, recordando a
Agamben y Garcia, la potencialidad es siempre cualquier cosa y n’importe quoi,
simultdneamente lo que sea y no importa qué, pero no necesariamente extrafio. La
potencialidad no es un dominio, ni un dominio negativo, es en lugar de eso una
doble negacidn, y la negacion de un no-dominio, pero, no importa qué tan mistico
puede sonar, ahi es en donde cualquier cosa reside, justo antes, desde siempre y
para siempre, de que se actualice y transforme, o de que lo actualicen y lo
transformen en algo.

Recordando el principio, podemos entender que el campo de lo posible coincide con
la epistemologia, y que la potencialidad se refiere a la ontologia. Lo posible reside
en el dominio del conocimiento, la reflexion, transformacién, extensiéon, mientras que
la potencialidad estd en el campo del Ser, de la materia-lidad —que no es
materialidad y que es prominentemente no-relacional, no-extendida, y no-temporal-.
Se afiade a eso que lo posible es por definicion contextual, individual, parcial y
general, mientras que la potencialidad es al mismo tiempo singular y universal, es
por necesidad una, o Una, completamente sin estructura y pura expresion, pero de
nuevo como una doble negatividad. Solo para hacerlo claro, la potencialidad esta
lejos de la representacion, pero también lejos de la no-representacion.

Lo posible y las posibilidades pueden ser producidas, solo usa tu imaginacion. La
potencialidad, por otro lado, no puede ser producida, solo la producciéon de su
posibilidad de ocurrir. No hay garantias; en la potencialidad nada es seguro, no
puede ser calculada; no es una cuestion de probabilidad sino de contingencia. La
unica cosa necesaria es que algo va a ocurrir 0 no.

¢Es nuevo o es nuevo?

Y de nuevo una ligera aclaracion. Necesitamos hacer una distincion entre diferentes
tipos de nuevo. Nuestro tiempo celebra todo lo nuevo y simultaneamente ataca el
culto a lo nuevo. Lo nuevo es y todos estamos suscritos a celebrarlo, no menos el
artista cuyo trabajo, de acuerdo con, por ejemplo, Boris Groys, es producir
manifestaciones ‘unicas’.

No vivimos en una cultura de lo nuevo, vivimos dentro del capitalismo neoliberal y
como todos sabemos es un acercamiento al mundo que tiene en mente solo
expandirse. Lo nuevo esta para todos nosotros, pero lo nuevo con lo que el
liberalismo se obsesiona, al menos hasta ahora, es un nuevo falso, i.e. solo una
mejor version, un ascenso de categoria, una mejora, siempre basado en lo que ya
sabemos. Esto es un nuevo que funciona dentro del dominio de lo posible, en la
terminologia de Deleuze, un nuevo reactivo, lo cual quiere decir que se consolida lo
que ya ha sido aprobado. En Deleuze encontramos un nuevo mas prominente, a
saber un nuevo activo, que es un nuevo que no se deriva de qué es, de lo que es
comun, de lo que es conocido. Es un nuevo que debe emerger de la potencialidad,
un nuevo que no pertenece al dominio del conocimiento o de lo posible. Este es un



nuevo con una N mayuscula, pero ¢,cual es la consecuencia de la posibilidad de lo
Nuevo? En corto, el nuevo reactivo perpetua el mundo o quiza lo hace un poco
mejor o peor. Lo Nuevo, como no es parte del conocimiento, y por lo tanto no tiene
representacion, trae un problema para el conocimiento. El conocimiento no puede
incorporar lo Nuevo, y el resultado es, o que lo Nuevo es rechazado, negado,
borrado, o que el conocimiento tendra que cambiar para ser capaz de asimilar lo
Nuevo. Como lo Nuevo no puede ser incorporado de ninguna forma, el conocimiento
no puede cambiar respecto a lo que ya es; es decir, para algo mejor, una mejor
versidon, una alternativa o un ascenso de categoria. En su lugar, tendra que
cambiarse contingentemente a si mismo. Uno podria decir que no es lo Nuevo lo
que esta incorporado al conocimiento, sino que el conocimiento es incorporado a lo
Nuevo.

Boris Groys ha argumentado que la responsabilidad del artista es precisamente
producir la posibilidad de lo Nuevo de ocurrir, y continua proponiendo que lo que el
artista hace no es hacer algo mejor, aumentar la calidad de vida, etc, sino, en su
lugar, hacer que algo llegue a su final. El argumento de Groys distingue arte de
disefio; donde el disefio es una cuestion de mejoria (nuevo reactivo), y el arte una
cuestion de hacer emerger lo Nuevo (nuevo activo), que evidentemente es
‘peligroso’ pues llega con la posibilidad de una brecha, de un cambio contingente o
incalculable.

Hace diez afos, la propuesta de Groys hubiera parecido bastante ridicula, por lo
menos porque rima realmente mal con el post-estructuralismo, pero hoy parece
relevante, si no importante, pensar y hacer practica de las lineas propuestas; en la
raiz de su propuesta radica la potencialidad del arte para cambiar el mundo. No
podemos imaginar la via fuera del capitalismo, pero si el trabajo del arte es hacer
que algo llegue a su fin, esto, de acuerdo con Groys, debe hacerse a través de
producir la posibilidad de que algo emerja sin pertenecer al conocimiento. Lo que
ademas podemos entender estudiando a Groys es que el arte, 0 mas bien la
experiencia estética —como hemos mostrado con anterioridad- no es una
experiencia imbuida en el conocimiento sino, por el contrario, la experiencia estética
es, digamoslo asi, una experiencia ontoldgica que, en suma, esclarece que el arte y
la cultura son y deben seguir siendo dos capacidades distintas.

Si el disefo es algo calculado, esto quiere decir que es una produccion
comprometida en la reflexion, analisis, critica, en que algo puede ser optimizado, y
en que estan implicadas nociones de manufacturaciéon. El arte, que no es habilidad
o destreza, para poder ser diferenciado del disefio, debe comprometerse de forma
distinta; el arte no es analitico ni critico, es, no obstante, aparentemente romantico,
generoso Yy sin razén. El trabajo del arte es no ser critico. El artista ciertamente si;
pero no el arte, que no es reflexivo sino productivo. El arte es especulativo. Cuando
usamos el término especulacion no queremos decir especulacion como en la bolsa
de valores que es analitico y relacionado a ingresos; queremos decir especulacion
como produccion de la posibilidad de un futuro contingente y no proyectado. La
coreografia, como hemos visto, es un principio organizador, lo cual implica que
permanece en el campo de lo posible. La coreografia es reflexiva, analitica y critica.
La magia esta en la danza. ;Si la danza es, en primera instancia, no-organizada,



pura expresion, podemos tal vez considerar que lleva capacidades hacia la
especulacion? La danza es un sujeto realizando forma, disolviendo su identidad,
resolviendo algo a favor de convertirse en una cosa. La danza, en relacion a esto,
es algo a lo que le puedo poner 0 no atencion; la danza es indiferente a mi, pero el
espectador (que lleva su propia agencia) se convierte en una cosa, una cosa a la
que el conocimiento no puede sujetar sino con lo que esta forzado a especular. La
danza ofrece una oportunidad para especular, y en eso ofrece la posibilidad de que
emerja la potencialidad.

¢ Cuales son las herramientas, las maquinas que uno puede usar para hacer posible
que emerja la especulacion? Debemos, porque no tenemos otra opcién, usar la
coreografia —la tecnologia- para permitir que sea posible que este momento suceda.
No obstante, porque ya sabemos que la coreografia domestica al movimiento,
necesitamos ahora revertir nuestro entendimiento de la coreografia y usarlo para
armar un aparato que nos dé la oportunidad de una danza especulativa.
Necesitamos usar la coreografia no para enjaezar y domesticar a la danza sino, en
su lugar, para liberar a la danza de nuestro deseo de situarla. Regresando a la
improvisacion ¢,qué sucede si la improvisacién no quiere decir liberar al bailarin, sino
al sujeto? lo cual en cierta forma propone que una danza improvisada no es danza
sino un performance; pero en su lugar, salvando a la danza improvisada de
convertirse en performance, ¢podemos estimar a la improvisacidon como un medio
para liberar a la danza de nosotros? Y el conocimiento a través del cual podemos
producir la posibilidad de esto para suceder se llama coreografia.

Nuestra tarea mas dificil, sin embargo, y aqui es donde necesitamos repensar la
danza conceptual, que es siempre una cuestiéon de traduccién —y reconozcan la
danza conceptual- es el ensamblaje de una maquina que produce indeterminacién
(concerniente a ambos el artista en el estudio y el espectador en relacion a una
representacion); es no desear a la danza, o valorarla, i.e. asignarle un valor pero
solo para permanecer indiferente a ella. Esto es una indiferencia que solo puede
obtenerse a través de un compromiso con el concepto. Es una indiferencia dificil de
manejar pues esta lejos de ser no juiciosa. Es mas bien para también volverse
indiferente a si misma, o parafraseando a Deleuze, es una cuestion de volverse
indiferente a la propia indiferencia de uno.

Experiencia estética

Es Kant quien ofrece soluciones respecto a como situar el arte y la experiencia
estética en una sociedad capitalista. En las sociedades premodernas el arte no
estaba separado de la artesania pero esto se volvid imperativo cuando un
entendimiento capitalista de la manufacturacion, expansién, etc, gané su momento.
Si en las economias capitalistas el arte no estuviera separado de la manufactura,
¢como podria ser que cierta pintura impactara mientras otras no? Si el arte y la
experiencia que puede generar no estuviera separado de otras experiencias ¢,como
podria entonces uno argumentar el valor, simbdlico o econdmico, de cierta pintura,
pieza de musica o poema? Era necesario separar el arte de la artesania e introducir
un estudio de juicio y gusto no teleoldgico. ¢ Por qué tu adoras eso y yo lo encuentro



indecente, y cdmo sucede que parecemos estar de acuerdo en algunas cosas y en
otras no, belleza, etc?

Ahora, el problema con la experiencia estética es que debe ser autbnoma y ser
contemplada sin interés para no acabar en una simple manufacturacion y
determinacién elemental. El precio a pagar por aquellos dos criterios, sin embargo,
es que la experiencia estética es una, y por lo tanto no puede participar activamente
en un contexto politico. El arte no puede activamente activar una agenda politica. El
arte, o la experiencia estética, no es algo que interpreta el implicado, no es algo de
lo que uno aprende, o por lo que alguien se ilumina, o por lo que uno cambia de
opinion. El dilema del artista desde finales del siglo XIX es o que el arte recibe cierto
tipo de autonomia pero no es politico, o que el arte es politico pero entonces acaba
siendo disefio, perdiendo su autonomia, y de pronto se ve a si mismo implicado en
modelos de cumplimiento o eficiencia. Esto es obviamente lo que esta pasando
cuando un gobierno neoliberal instrumentaliza el arte, no solo para estar al servicio
de la nacién, sino que esta dispuesto a hacer la experiencia transformativa para -o
en- el espectador o el implicado. La responsabilidad del arte en los tiempos
neoliberales, siguiendo a Bojana Cvejic, no difiere mucho de la manufacturacion del
estilo de vida, y el estilo de vida esta muy alejado de la estética de Kant.

Kant ha sido fuertemente desacreditado durante los ultimos afios porque su estética
implica formas de trascendencia. Evidentemente la ‘estética’ de Kant era una
palabra sucia para cualquiera que estuviera inscribiéndose en la agenda
post-estructuralista. Dentro de un clima filoso6fico donde la especulacién es
favorecida, el pensamiento de Kant puede entenderse a través de un lente distinto.
Dentro de un capitalismo omnipresente no podemos entender que el trabajo del arte
deba ser considerado de forma distinta; algo que no necesita autonomia vy
desinterés inmediatamente se convierte en un apoyo de o para el capital, y entonces
el arte se vuelve util. La defensa del arte en contra de la politica neoliberal solo
puede ser insistir en que sea algo sin valor, y como sabemos, algo siempre tiene
valor pero cualquier cosa no, y la emergencia de cualquier cosa implica llevar al
mundo, o algo, a un fin. Con una connotacién ligeramente mas positiva también
podemos leer ‘a un fin’ en términos del pensamiento griego, donde un gesto similar
equivale a traer algo a la existencia, dando a luz algo dentro del mundo i.e. desde la
potencialidad, poiesis.

Conclusién (Es broma)

Antes de llegar a una conclusién, una breve reflexidn de lo que una experiencia
estética es o hace. ;Qué es lo que el sujeto experimenta cuando tiene una
experiencia estética, un encuentro con el arte? Si el arte no se debe entender cara a
cara con la utilidad o disefio, sino mas bien con autonomia, la experiencia debe ser
autorreferencial. Amo esta pieza de arte porque la amo. El momento en que uno
empieza a explicar por qué, telos o utilidad se vuelven dificiles de mantener a
distancia.

Por lo tanto, lo que yo experimento es experiencia. No es esta o aquella experiencia,
lo que experimento es wuna experiencia autorreferencial. Experimento



experimentando. ¢ Pero qué es eso? Gilles Deleuze propone que uno experimenta la
vida, o en términos mas contemporaneos life+. Tal vez uno podria mas bien decir,
me experimento como siendo una vida, pero no como mi vida; en lugar, me
experimento como una vida, o como vimos antes, la experiencia implica que con mi
cuerpo experimento un cuerpo, un cuerpo generico.

‘Diremos de pura inmanencia que es UNA VIDA y ninguna otra cosa. No es
inmanencia a la vida, sino que lo que es inmanente en la nada es en si mismo una
vida. Una vida es la inmanencia de la inmanencia, inmanencia absoluta: es un poder
completo, completa dicha. [...] es una consciencia inmediata, absoluta, cuya propla
actividad no se refiere ya a un ser sino que es incesantemente puesto en una vida”.

A través de mi vida experimento la vida como tal, una vida. La experiencia estética
es experiencia pura, es siempre materia- ° , 'Y ya que es auténoma, lo que trae solo
puede ser contingente a la vida. En otras palabras, la experiencia estética, como
nos dice Deleuze, es la experiencia de la potencialidad. Es precisamente aqui que el
arte, la produccion artistica y la posibilidad de la experiencia estética es importante
actualmente, porque el resultado o residuo de la experiencia estética es contingente
a la vida, lo que quiere decir que también puede portar diferentes formas de vivir en
comunidad, de compartir recursos, de entender la propiedad, de ser humanos.

La pos-danza en el Final.

¢ Qué es lo que post realmente propone, qué significa? Lo post evidentemente no
significa simplemente después. Lo post mas bien comunica cuando una cosa, o que
una cosa, ha obtenido la habilidad de reflejar su propia existencia, capacidades y
posiciones.

Post es cuando algo obtiene conocimiento de si mismo, es cuando un conjunto de
herramientas, genéricas o no, son transformadas en una tecnologia; es cuando algo
pierde su funcién proyectiva y se vuelve inseparable de un contexto.

La post-danza no es algo después de la danza; es danza y coreografia que se han
separado de elementales formas de causalidad o determinacion, que han dejado ir
la caja de herramientas de los coredgrafos, entendiendo que danza y coreografia
son formas de conocimiento que pueden reflejarse a si mismas. Cuando algo se
refleja a si mismo también obtiene la oportunidad o necesidad de crear su propia
ética y epistemologia, entendiendo su conducta y posicidn como conocimiento en el
mundo. La post-danza es una danza que reconoce que los tiempos cambian, que la
danza no es lo mismo dentro de un estado de bienestar desmoronandose, que un
entendimiento liberal del arte apesta, que el dafno colateral es importante, que la
danza y el arte no son marginales a la sociedad sino una economia como cualquier
otra, que no hay danza hoy en dia que no resuene en el Internet, que su historia
esta cambiando porque la danza se ha vuelto accesible via el Internet, que la
historia de la danza esta escrita por las personas equivocadas, que reconoce que

4 Deleuze, Gilles. Pure Immanence: essays on A life.

> En el original: ‘matter-ial’



alto y bajo son intercambiables, el post-colonialismo, los estudios del performance,
la investigacion artistica, la desordenada mezcla entre la practica y la teoria,
Beyonceé y la tecnologia, y lo hace todo a través de una emergente epistemologia de
la danza.

En suma, la post-danza sefala un regreso de la danza y del danzar. La Post-danza
es el reconocimiento de la danza siendo su propia capacidad hacia experiencias
fuera del dominio de lo posible asi como la danza como conocimiento, danza vy
danzar elaborando su propia epistemologia. La post-danza es cuando danza y
coreografia reclaman, y exitosamente, su autonomia en una forma totalmente
nueva. La post-danza, por lo tanto, ofrece a la danza desprenderse de ser acerca de
algo, de tener una aplicacion —funcionando como un vehiculo para otro discurso o
actitud- y en lugar de esto permite a la danza producir politicas en sus propios
términos, a través de su propio aparato discursivo. La post-danza es cuando la
danza en si misma se vuelve politica. La post-danza es el momento en que la danza
puede capacitar al mundo no a favor de algo, sino en si misma y a través de si
misma.

Sobre todo, sin embargo, la post-danza es una celebracion de la danza, el momento
en que reconocemos que podemos danzar de nuevo, cuando la danza se emancipa
a si misma de los coredgrafos, y cuando la danza ha reconocido que tiene su propia
agencia, que lleva potencialidad al mundo. La danza es algo, pero también es
cualquier cosa, no siempre ya organizada sino que se organiza a si misma. En ese
momento también se convierte en algo que los politicos necesitan temer, algo que
hay que temer. La post-danza es cualquier cosa que no es siempre identificable,
lleva su propio peso, sus propias armas, su propia agenda, de manera
independiente.



