
La barraca 3.indd   1 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   2 12/7/17   01:34



3

Directorio

Consejo Editorial
Emilio Carrera Quiroga

Rodrigo Herrera
Nora Daniela Márquez
Uriel García Mendiola

Ilustraciones
Natalia Monterrubio

(Miss Baby Baby)

Diseño Editorial
Mazatzin Armenta

Consejo Asesor
Laura Almela

Mario Espinosa
Alaciel Molas

Rodolfo Obregón
David Olguín

Tercera Edición
Centro Universitario de Teatro

Av. Insurgentes 3000
labarraca.unam@gmail.com

labarracaunam.com

La barraca 3.indd   3 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   4 12/7/17   01:34



 la otra 
antropología teatral

TEATRALIDADES  
FUERA DE LA ESCENA:

La barraca 3.indd   5 12/7/17   01:34



6

Sumario

Presentación

El preBrassiere
La otra antropología teatral                
por Daniela Márquez

El Brassier
El Clown: La práctica artística de un cuerpo en 
resistencia.
por Mitl Maqueda Silva
Teatralidad como práctica epistémica a partir 
de aportaciones feministas.
por Sara Guerrero 
La crisis de la verdad 
Por Valentina Manzini  

Caminando por el espacio
Un intruso se asoma (En búsqueda de mejorar 
las habilidades de comunicación verbal)
por Rafael Agustín Mustieles Aguirre

La barraca 3.indd   6 12/7/17   01:34



7

El Mágico Sí
El Teatro para el Fin del Mundo de Ángel 

Hernández 
Por Uriel García Mendiola 

La Barraca
Conversaciones imaginarias entre Jorge 

Dubatti y José Antonio Sánchez

Narración
Queso con agujeros 

por Roger van de Velde 
Traducción: Fons 

Lanslot 

La Bella Aurelia
Poesía

Diferencia  I  Lienzo  I  
Vendrá la muerte y tendrá 

tus ojos
por Iñigo Malvido

Amo gota a gota  I  Con todo 
el cielo dentro 

Por Gerardo Rodríguez

Manifiesto
Manifiesto Tribu Teatro.

La barraca 3.indd   7 12/7/17   01:34



8

La barraca 3.indd   8 12/7/17   01:34



9

La presente edición

 El tema que cobija el brassiere de la pre-
sente edición nos llegó como una idea 
un día en que, sentados en el Café La 

Habana, Rodrigo -miembro singular de 
nuestro consejo editorial- nos platicaba 
acerca del concepto de teatralidad y su 
indefinición en lengua española, especí-
ficamente en México. Hablamos del tra-
bajo de Víctor Turner, José Antonio Sán-
chez y otros investigadores -antropólogos, 
filósofos y sociólogos- que han puesto su 
mirada en los conceptos de teatralidad y 
representación, sin embargo, nos queda-
ban dudas respecto a la diferencia entre 
estos conceptos. Decidimos, entre café 
y café, hacer un seminario con la fina-
lidad de destilar los conceptos y teorías 
que rodean la teatralidad y la represen-
tación para esbozar una definición ope-
rante en nuestro contexto. Este Brassie-
re reúne algunos de los trabajos con los 
que se dio por concluido el seminario. 
	 Dentro de las reflexiones que sur-
gieron en el seminario, Sara Guerrero pro-
puso observar la teatralidad como método 
para conocer nuestro cuerpo, y recono-

cer(nos) dentro de una comunidad. El an-
tropólogo Mitl Maqueda escribió sobre la 
cualidad de resistencia política de la prác-
tica clown. Por último, Valentina Manzini 
cuestionó la forma en que el teatro aborda 
la ficción y propuso la escena como un es-
pacio para lo real. Estos tres escritos tie-
nen en común que proponen la práctica 
teatral como una posibilidad de posicio-
namiento político frente a lo establecido. 
	 Pusimos la mirada en un espejo; 
abordamos la realidad desde la visión del 
teatro, y al teatro desde la visión de lo real.  
¿De qué manera puede el teatro defi-
nirse en una sociedad que utiliza los 
mecanismos teatrales para manipular 
la realidad? ¿Cómo podemos ser cons-
cientes de que nuestra práctica tea-
tral forma parte de un sistema de re-
presentaciones, valores y creencias?  
	 Esperamos que encuentre usted, 
lector, en este número, un breve cobijo 
para los tiempos venideros, y que poda-
mos juntos, lectores y colaboradores, ir te-
jiendo otra forma de interpretar el teatro.

La barraca 3.indd   9 12/7/17   01:34



10

Por Daniela Márquez

La otra
antropología
Teatral

La barraca 3.indd   10 12/7/17   01:34



11

“El fenómeno de teatro es un constructo dinámico que articula 
la representación de acciones humanas. Pero en un sentido más profundo, 

articula también, como parte de la misma red de acciones simbólicas, 
el entramado cultural mismo de la comunidad en la que se realiza 

la teatralización y, por tanto, es teatralización de sí misma.” 

(Alcántara, 2002:128)

 “¿Por qué no escriben de teatro?” Nos preguntó el maestro, que vivo ya es leyenda, Raúl 
Kaluriz. Desde varios puntos de vista tiene toda la razón al formularle al equipo de La Barra-
ca la inquietud de que la revista de estudiantes del Centro Universitario de Teatro tuviera 
como eje central al teatro. Entonces la pregunta que sale a relucir mil y una veces es ¿qué es 
el teatro? ¿Cuáles son las condiciones de posibilidad para que el teatro aparezca una y mu-
chas veces en diversos territorios geográficos, corpóreos, humanos? ¿Dónde está el teatro? 
 

La barraca 3.indd   11 12/7/17   01:34



12

La pasada emisión de La Barraca fue de-
dicada a la pedagogía teatral. En la pre-
sente, queremos comenzar haciendo justa 
mención de una figura muy importante 
por su labor tanto pedagógica como teó-
rica y artística, el maestro Eugenio Barba, 
viajero apasionado, quien en el periodo 
de 1980 a 1990 dirigió la International 
School of Theatre Anthropology. Se de-
finió la “antropología teatral” como el 
estudio de la presencia física del actor en 
situación de representación organizada, y 
da cuenta de las cualidades pre-expresivas 
del cuerpo. Si la antropología filosófica se 
pregunta ante todo ¿qué es el hombre? El 
campo de estudio del ISTA es el estudio 
de los principios de la utilización extra-co-
tidiana del cuerpo y de su aplicación en 
el trabajo creativo del actor y de baila-
rín, ¿qué elementos se pueden estudiar 
en el ser humano en situación de repre-
sentación? La antropología teatral trata 
de comprender el trabajo del actor como 
un ser individual que no escapa a la carga 
cultural, simbólica, religiosa y ritual que 
no sólo envuelve, sino que constituye al 
ser humano. La dimensión transcultural 
al interior de la ISTA es fundamental y 
casi un estatuto para la investigación de  
la base técnica del intérprete. Dice su pá-
gina web: El objetivo de esta elección me-
todológica, derivada de un enfoque empí-
rico, es la comprensión de los principios 
fundamentales que engendran la “pre-
sencia” o “vida escénica” del intérprete. 
 
Marcel Mauss, de quien Barba retoma la 
noción de pre-expresividad, considera la 
antropología como la reunión de todas las 
ciencias que se ocupan del hombre como 
ser vivo, consciente y sociable. (Mauss, 
1971:269). Para Mauss, el ser humano 

como campo de estudio, se aprehende 
desde su realidad fisiológica, psicológica y 
sociológica, y así también los hechos socia-
les son indisociables los diferentes factores 
que los rodean y son irreductibles a una 
sóla de las partes:  el hecho social implica 
siempre dimensiones económicas, religio-
sas o jurídicas.  

 
Además de las denominadas ciencias, 
también el teatro es uno de esos espa-
cios donde se aborda al hombre como 
ser vivo (organismo / cuerpo / ener-
gía),  consciente (voluntad / capacidad 
de recrear)  y sociable (relación / víncu-
lo). No nos embrollemos con el tema de 
si el teatro pertenece a la antropología 
o viceversa, no tiene caso formular esa 
cuestión cuando nuestra apuesta es por 
la coincidencia, por la reunión y vincu-
lación entre disciplinas que nos ayuden 
a encontrar distintas maneras de com-
prender, ya sea intentando una concep-
tualización del mundo o describiendo la 
diversidad de experiencias humanas en 
él (lo empírico).  Junto con Terencio de-
cimos: “Hombre soy, nada humano me 
es ajeno” así para la antropología como 
para el teatro, nada humano les es ajeno.  

 
Precisamente en las primeras páginas de 
“La canoa de papel” Barba comienza 
narrando el recuerdo de su niñez, una 
procesión católica en un lugar de Italia, 
y apela a los recuerdos y las sensaciones 
que constituyen una cultura específica, 
la de la fé. Observa también, la poten-
cia con que éstas imágenes, esta emo-
tividad vuelta energía se enraizan en 
él, dando cuenta de esa carga cultural, 
simbólica y ritual que acompañará su 

La barraca 3.indd   12 12/7/17   01:34



13

búsqueda teatral a lo largo de su vida.  
Podríamos decir que Eugenio Barba 
no sólo vislumbró la antropología en 
el teatro, sino que también en la pe-
dagogía planteada para ésta discipli-
na artística. Barba rechazaba la idea 
de aprendizaje funcional para el actor. 

“una escuela no enseña a moverse, sino 
ciertos valores y cómo comportarse: un 
ethos. El ethos  no es sólo la palabra 
comportamiento, es también ciertos va-
lores que este comportamiento encarna.” 

 
A decir de Octavi Fullat, filósofo de la 
educación “Educar sin antropología 
deja ipso facto de ser educación, mudán-
dose en vulgar adiestramiento” (2011, 
p.33) y deja claro que la práctica educa-
dora carece de sentido sin referencia a 
lo antropológico: educar es engendrar lo 
humano. Lo humano, entendido como 
su actividad propiamente humana, le-
jos de una esencia metafísica, sino una 
actividad que a lo largo de la historia 
produce “símbolos lingüísticos: míticos, 
religiosos, artísticos, científicos e históri-
cos” (Cassirer, 1968, p.63) (p.33) (Fullat 
2011).

 
Nos referimos a la otra antropología 
teatral cuando hacemos el giro en di-
rección contraria a la visión de Barba: 
el maestro trajo la antropología al tea-
tro, y el presente número de La Barraca 
trae el teatro a la antropología al colo-
car su mirada en aquello que llamamos 
teatralidad. La labor no es sencilla, pues 
respecto a teatralidad hay tantas nocio-
nes como autores. La antropología es un 

campo de conocimiento, una ciencia; 
la teatralidad,  un lente metodológico, 
como diría Diana Taylor al hablar del 
performance en su Hacia una definición 
del performance, que da razón de la mi-
rada con la que se percibe determinada 
actuación del cotidiano.

La importancia de proponer 
para la presente emisión de La Barra-
ca el tema de la teatralidad radica en la 
inquietud del equipo alrededor de  las 
múltiples maneras de representación de 
la persona en el cotidiano. ¿Qué de todo 
lo que representamos, de lo que presen-
tamos como imagen y forma, según los 
roles sociales, según las tareas que des-
empeñamos tiene una noción de reali-
dad y qué tiene una noción de ficción? 
¿Cómo se relacionan los nuevos medios 
de comunicación masiva y las redes so-
ciales con la manera en que en la actua-
lidad representamos nuestra identidad, 
nuestra personalidad ante los otros? 

Bibliografía 

1.	 Alcantara Mejia, José Ramon. (2002) Teatralidad 
y cultura: hacia una estética de la representación. 
México, D.F: Universidad Iberoamericana, Depar-
tamento de Letras.

2.	 Barba, Eugenio. (1992)  La canoa de papel: Trata-
do de antropología teatral.  México: Grupo edito-
rial gaceta.

3.	 Cassirer, Ernst. (1968) Antropología Filosófica, 
introducción a una filosofía de la cultura. México: 
FCE

4.	 Fullat, Octavi. (2011) Homo Educandus, Antropo-
logía filosófica de la educación. Puebla, México: 
Universidad Iberoamericana de Puebla.

5.	 Mauss, Marcel. (1971) Sociología y antropología  
Madrid: Tecnos

La barraca 3.indd   13 12/7/17   01:34



14

La barraca 3.indd   14 12/7/17   01:34



15

Autor: Mitl Maqueda Silva1  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Inicio.

 L os constantes cambios en el ámbito artístico (específicamente de los grupos artísticos 
independientes) en la Ciudad de México, permiten enfocar nuestras miradas hacia 
nuevas perspectivas para  la realización de preguntas que nos hagan pensar sobre la 

situación cultural que vive el país. Por lo tanto el presente escrito tiene como finalidad 
identificar y analizar los aspectos sociales y simbólicos que surgen durante la experien-
cia corporal y artística de una práctica social denominada ideológicamente “clown”2, 
indagando propiamente en el papel que juega el cuerpo para los ejecutantes de dicha 
actividad lúdica.  

1	 Licenciado en Antropología Social por la Universidad Autónoma Metropolitana Iztapalapa (UAMI), 
Maestro y Doctorante en Antropología Social por la Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH). Sus rutas 
de investigación versan sobre la práctica social del clown y de diversas expresiones cómicas dentro de los procesos de 
mundialización en la Ciudad de México. A su vez se enfoca en temas relacionados con la antropología de la corporei-
dad, la teatralidad y la performance, así como de la antropología urbana.
2	 La palabra y práctica de Clown no ha sido definida de manera clara a lo largo de su desarrollo histórico 
pero para los fines de este escrito la concibo como una técnica corporal especializada enfocada a la producción de 
comicidad y estados anímicos diversos cuya finalidad radica en la creación de inversiones simbólicas en torno a las 
evidencias ideológicas de un contexto sociocultural particular. (Maqueda, 2016).

La práctica artística 
de un cuerpo en resistencia

La barraca 3.indd   15 12/7/17   01:34



16

En este aspecto, el objetivo de mi escrito 
sugiere un abordaje analítico acerca de 
los postulados ideológicos3 que los paya-
sos tienen en torno al oficio de la prácti-
ca teatral como forma de supervivencia, 
su relación con el cuerpo como arma y 
herramienta para resistir a los embates 
de la vida moderna, el poder y el estig-
ma social en un contexto urbano como 
lo es la Ciudad de México. Se describirá, 
analizará y reflexionará sobre los usos, 
prácticas y construcción de una corpo-
reidad extra cotidiana como arma de 
resistencia dentro de un espacio urbano, 
lúdico y artístico.

Cuerpo: una aproximación básica

	 La corporeidad vista en térmi-
nos coloquiales implica pensarla en su di-
mensión solamente material o física pero 
dentro de las ciencias sociales debemos 
reconocer la polisemia del término (Tur-
ner, 1989) es decir, el cuerpo es una abs-
tracción y no una evidencia. Por ejemplo, 
dependiendo de la lente con la que se in-
tente trabajarlo, éste podrá ser la parte 
visible del ser humano, una represen-
tación, un texto (Weisz, 1998) (Haidar, 
2006) un espacio, un territorio (Vergara, 
2013), un experimento de la modernidad 
(Le Breton, 2007) o el cúmulo de múl-
tiples interpretaciones simbólicas (Agua-
do, 2004), (Vallverdú, 2007). 
En este escrito concibo el cuerpo como 

3	 En este texto se entenderá la ideología como 
“un conjunto de enunciados insuficientemente justifi-
cados que tienen por función mantener el poder de un 
grupo o clase social mediante el intento de prestar legiti-
midad a ese poder.” (Villoro, 1988, 20).

ese vector que une al actor con las ex-
periencias de lo lúdico, lo urbano, lo 
ideológico y lo genérico, aduciendo a lo 
que David Le Breton describe como “la 
interfaz entre lo social y lo individual, la 
naturaleza y la cultura, lo psicológico y 
lo simbólico.” (Le Breton, 2007; 97).  Así 
que el cuerpo en este texto será entendi-
do como una imagen corporal (Aguado, 
2004) extracotidiana (Barba, 1992) y un 
punto de unión que intentará articular 
o describir las evidencias ideológicas in-
corporadas en los individuos practican-
tes del clown. 

En el clown, la importancia referencial 
con su propio cuerpo y su identificación 
colectiva la caracterizó como una cor-
poreidad disonante, con una posición 
ideológica contestataria, que los mismos 
payasos construyen a partir de la cons-
tante práctica con su cuerpo4 con el fin 
de expresar otro perfil de una expresión5 
artística en resistencia, es decir, el paya-
so en su quehacer posibilita la construc-
ción de acontecimientos—a través de un 
manejo expresivo de su corporeidad— 

4	 Incorporación de nuevos hábitos corporales 
como un entrenamiento constante, la apropiación de 
diversas técnicas relacionadas con el mundo del arte, 
así como la manipulación de objetos, son algunas de las 
actividades centrales en la construcción de esa  excepcio-
nalidad corporal y disonante en la vida cotidiana.

5	 La palabra expresión ha sido colocada en lu-
gar de la original, “identidad” (n. del E.) “Con identidad 
artística me refiero sólo a los sujetos que se identifican 
como payasos, es decir que la práctica artística del clown 
es parte constitutiva de la identidad de sus oficiantes. Para 
evitar mayores confusiones con las posiciones ideológicas 
que se tenía sobre las prácticas artísticas a mediados del 
Siglo XX en torno al arte-acción podemos poner “ex-
presión” en lugar de identidad.” Comentario del autor. 

La barraca 3.indd   16 12/7/17   01:34



17

para activar una toma de conciencia en 
el espectador en torno a la situación de 
dominación que vive. 
Para hacer un puente que vincule la 
corporeidad del clown y la resistencia 
debemos preguntarnos lo siguiente: ¿el 
payaso teatral6 en la Ciudad de México 
es una corporeidad extra- cotidiana en 
resistencia? y si lo es ¿a qué resisten y 
cómo lo hacen?

Cuerpo y resistencia

La resistencia es un tema que ha intere-
sado de manera importante a la antro-
pología y a diferentes disciplinas de la 
ciencia social. Por ejemplo, en la déca-
da de los 80, trabajos como los de James 
C. Scott (1985), Weapons of the Weak: 
Everyday Forms of Peasant Resistance 
donde expone las relaciones de clase en-
tre ricos y pobres y la lucha ideológica 
de los campesinos malayos, Guillermo 
Bonfil Batalla (1987) en México pro-
fundo, una civilización negada donde 
nos dice que los pueblos han resistido 
permaneciendo como unidades sociales 
diferenciadas o, Aihwa Ong (1987)  en 
Spirits of resistance and capitalist disci-
pline en donde capturó las interrupcio-
nes, los conflictos y ambivalencias en la 
vida de las mujeres malayas y sus fami-
lias al transitar de una sociedad rural a 
una sociedad de producción industrial, 
mostraban las estrategias y tácticas de 

6	 El payaso teatral tiene una distinción al de 
otro tipo de payasos como los que se ubican en las esferas 
de los circos, las calles, los hospitales o las fiestas, pues 
deviene profundamente de un trabajo actoral, es una es-
pecialización del teatro.			    

resistencia que surgen en la vida cotidia-
na de diversos contextos culturales.

A pesar de la relevancia de estos traba-
jos, debemos reconocer que el concepto 
de resistencia se ha convertido en un 
terreno confuso dado su amplio trata-
miento; por tanto, pensar la posibilidad 
de hablar de un cuerpo en resistencia 
implica primero pensar a la resistencia 
como una relación entre “el proceso de 
dominación (que) produce una conduc-
ta pública hegemónica y un discurso 
tras bambalinas que consiste en lo que 
no se puede decir al poder directamen-
te” (Scott, 1985). En este sentido tanto 
la capacidad de acción como la agencia 
deben ser actuadas.

Esta actuación a la que Scott denominó 
“discurso oculto” refiriéndose a una for-
ma de expresión para describir las rela-
ciones entre los subordinados y el poder, 
debe ser ejercida fuera de la escena de lo 
público o cerca de un discurso enmas-
carado o simulado (Haidar, 2006), aun-
que como apunta nuestro autor, de igual 
manera, gracias a la capacidad de pru-
dencia de los subordinados, rara vez se 
puede esclarecer la verdadera intención 
de su discurso oculto, apuntando que en 
las problemáticas causadas por el poder 
de los dominantes hacia los dominados 
habrá una respuesta enmascarada:

Cuanto más grande sea la desigualdad 
de poder entre los dominantes y los do-
minados y cuanto más arbitrariamente 
se ejerza el poder, el discurso público de 
los dominados adquirirá una forma más 

La barraca 3.indd   17 12/7/17   01:34



18

estereotipada y ritualista. En otras pa-
labras, cuanto más amenazante sea el 
poder, más gruesa será la máscara. (Sco-
tt, 1985, p. 26)

En este sentido Julieta Haidar (2006) co-
mentaba que los ejercicios del poder gene-
ran resistencias en las clases subalternas 
y estas formas contestatarias pueden ser 
vistas dependiendo el lugar en el que se 
les ubique. La autora sugiere lo siguiente: 

“La eficacia objetiva del poder cambia 
de acuerdo a las posiciones desde las 
cuáles se lo ubica: a) desde los lugares 
de la hegemonía o de la dominación, el 
poder regula y reproduce el micro o macro 
orden de naturaleza esencialmente disi-
métrica y contradictoria; y b) desde los 
lugares estructurales de la subalternidad 
el poder se define esencialmente como 
resistencia y tiende a mantenerse dentro 
de los límites tolerables de la subordina-
ción, o puede invertir la correlación de 
fuerzas desmoronando el orden estable-
cido. (Haidar, 2006, p. 76)”

 
Con relación al tema, Sherry Otner 
hace una crítica a los diversos modos 
en los que se ha utilizado el concepto 
de resistencia dentro de las ciencias so-
ciales como la antropología y la socio-
logía. Para ella, la categoría de resisten-
cia desde sus primeros tratamientos ha 
sido una categoría ambigua y trabajada 
desde una posición binaria, ya sea desde 
una forma institucionalizada de domi-
nación o como una oposición organiza-
da en contra de ese poder.
Nuestra autora, retomando a autores 

como Scott, Michael Adas (quien hace 
una tipología de las formas de resistencia 
cotidianas) o Brian Fegan—el cual pien-
sa que la resistencia es posible siempre 
y cuando se defina en términos de  una 
toma de conciencia por parte de quien la 
ejerce y no como una mera táctica— se 
pregunta: “¿Cuándo un hombre pobre 
roba a un hombre rico, esto es resistencia 
o una simple estrategia de superviven-
cia?” (Otner, 1995, p. 175).

Por su parte Michael de Certeau mos-
traba la existencia de micro resistencias 
de los grupos dominados en la vida co-
tidiana, las cuales describió —a diferen-
cia de Fegan—como tácticas. Para este 
autor la táctica no reside en un lugar es-
tablecido para su acción, sino adquiere 
una característica efímera; la táctica es 
movimiento, es “un cálculo que no pue-
de contar con un lugar propio, ni por 
tanto con una frontera que distinga al 
otro como una totalidad visible…la tác-
tica depende del tiempo, atenta a “coger 
al vuelo” las posibilidades de provecho” 
(De Certeau, 1996, p. L).

Esto es, aprovechar las ofertas de tempo-
rada, la racionalización de la economía 
doméstica, el leer, el cocinar, el tener 
“buenas pasadas, artes de poner en prác-
tica jugarretas, astucias de “cazadores”, 
movilidades maniobreras, simulaciones 
polimorfas, hallazgos jubilosos, poéticos 
y guerreros” (De Certeau, 1996). 
Josefina Ramírez (2007) por su parte, 
mostró el caso de las adolescentes de la 
Villa de las niñas, en Chalco, Estado de 

La barraca 3.indd   18 12/7/17   01:34



19

México, como uno de los tantos ejem-
plos en relación con la dominación de 
los cuerpos. Ella narra cómo de forma 
súbita varias alumnas sufrieron de sín-
tomas como desmayos, mareos, vómi-
tos, dolores de cabeza, y dificultad para 
trasladarse en distancias cortas. Según 
nuestra autora, a las niñas se les diagnos-
ticó con una enfermedad llamada “tras-
torno psicogénico de la marcha”. Lo in-
teresante que encontró Ramírez en este 
caso fue la incomprensible respuesta que 
daban algunos médicos aduciendo que 
fuera del internado las niñas carecían 
de la sintomatología inicial. Por tanto 
esta autora nos exhorta a pensar como 
el cuerpo puede ser fuente de control y a 
su vez instrumento de rebelión en contra 
de quien pretende controlarlo.7

En cuanto a nuestro tema en específi-
co, el teatro siempre ha servido de fa-
cilitador y denunciante a las problemá-
ticas que vive la sociedad, pero ¿cómo 
actúan estos cuerpos?, ¿cómo resisten? 
Didier Fassin (2003) en su célebre tex-
to Gobernar los cuerpos, políticas de 
reconocimiento hacia los pobres y los 
inmigrantes en Francia mostraba cómo 
en los últimos años las ciencias sociales 
han realizado un esfuerzo por hacer del 
cuerpo una realidad explícita, con una 
construcción histórica y cultural, pero 

7	 Gracias al ”trastorno psicogénico de la 
marcha” que desde mi perspectiva es un lenguaje del 
cuerpo, hoy estamos conociendo pequeñas revelacio-
nes de niñas, cuyas piernas temblorosas e imposibili-
dad para hablar, les permitió salir del encierro, mirar 
el exterior, ser atendidas por médicos, ser escuchadas 
y abrazadas por sus familiares (Ramírez, 2007, p. 39). 

todavía opaca en cuanto a la lente ana-
lítica del cómo los sujetos hacen de éste 
una bandera de uso político. 

Para esto nuestro autor enfatiza sobre: 
1.- La distribución de subsidios a des-
empleados y 2.-La regularización de los 
desempleados en nombre de la razón hu-
manitaria. Estos dos casos fueron la pie-
dra angular con la cual Fassin expresó 
su preocupación investigativa acerca de 
los usos políticos del cuerpo como medio 
para la reivindicación de derechos y de 
la legitimidad propositiva de su pensa-
miento en donde decía que “el cuerpo 
sirve de un recurso para reivindicar un 
derecho, a título de la enfermedad o del 
sufrimiento. A través de estos ejemplos, 
se trata de comprender la economía mo-
ral de la legitimidad y de proponer una 
antropología política del cuerpo” (Fas-
sin, 2003, p. 49).

Después de concebir explícitamente 
que los estudios acerca del cuerpo son 
una realidad social concreta, gracias a 
autores como Marcel Mauss o Michael 
Foucault, nuestro escritor propone que 
los usos políticos del cuerpo deberían 
ser una cuestión central en los estudios 
sobre éste, ya que efectivamente “si hay 
un lugar donde el poder se manifiesta, 
es justamente en la carne del individuo” 
(Fassin, 2003, p. 50).

En el arte de los clowns el propio cuerpo 
se pone a prueba, la persona que los mira 
se identifica a través de lo que se escribe 
dentro la sensualidad de múltiples signos 
y símbolos en transformación constante, 

La barraca 3.indd   19 12/7/17   01:34



20

permitiendo así la estimulación diversa 
al entrar en contacto con otros cuerpos. 
Todo se convierte en una ficción enfilada 
a la provocación y facilitación de catarsis 
en los espectadores que son atraídos por 
lo inusitado, por lo espontáneo y que los 
vuelve partícipes de la creación de un es-
pacio de hiperrealidad con la propiedad 
potencial de pensar numerosas vías para 
transformar su cotidianidad (Díaz, 2014) 
e incluso, valores y acciones en sus pro-
pias vidas.

El cuerpo es expuesto a sí mismo, ya 
sea mediante una enunciación narrativa 
(creación del personaje) o mediante una 
revelación física, esto implica la realiza-
ción de figuras contemporáneas del go-
bierno de los dominados (Fassin, 2003) 
en donde el cuerpo del payaso busca un 
reconocimiento de su condición social. 
Ahora en vez de mirar al cuerpo como 
un depositario de leyes, de moral o de ju-
risdicción pasa a convertirse en una poé-
tica en la cual “el cuerpo es el que da de-
recho” (Fassin, 2003). El cuerpo es el que 
resiste pero el que también ejerce modelos 
de subversión al poder (Foucault, 1978).

Al parecer en esta modernidad líquida 
(Bauman, 2004) y arrolladora8, el clown 
genera bajo su bandera ideológica de lo 
hiperreal, de lo representacional, de lo 
performativo y lo cómico, posibles hori-
zontes de sentido y en la cual su arma 

8	 En esta modernidad líquida, de lo instantá-
neo y en donde  se privilegia el sentido de la vista, encon-
tramos  la hegemonía de la modernidad, la cual invita a 
pensar al cuerpo como sólo volumen, sólo materia bruta, 
sólo un resto, como algo que el sujeto ha venido arras-
trando desde hace ya mucho tiempo (Maqueda, 2012).

más poderosa es esta constante conso-
lidación de un cuerpo extracotidiano 
como una expresión más de resistencia 
a la fluidez impetuosa del mundo mo-
derno o del ejercicio de poder de los do-
minantes. En los clowns vemos que el 
trabajo con su cuerpo implica generar 
comunicaciones simbólicas con el fin de 
sustentar una práctica social bajo un dis-
curso ideológico contestatario en contra 
del poder y la naturalización de roles, 
clases, etnias, etcétera.

Considero que los payasos teatrales en 
la constante construcción de una excep-
cionalidad corporal9 tienen la capacidad 
de configurar y reconfigurar el espacio 
urbano o público mediante refracciones 
e interacciones emosignificativas10. Esta 
propuesta permite en ellos concebir a “su 
cuerpo como último apoyo, último lugar 
de la soberanía personal” (Le Bretón, 
2007) pues es su cuerpo, inicialmente de 
formación teatral, el que les permite iden-
tificarse dentro de una colectividad más 
amplia inscrita en la cultura popular11.

9	 Eugenio Barba (1992) describe que para estar 
fuera de balance el individuo debe construir una corpo-
reidad extracotidiana, es decir un cuerpo extracotidiano.
10	 Abilio Vergara definió el término como: “la 
fusión de significación y emoción ya sea a nivel indivi-
dual (exaltación, indignación, sumisión, etcétera) o co-
lectivo (communitas, rencor social). No es un proceso 
que se genere conscientemente, generalmente puede ser 
irruptivo o permanente: la rabia frente a un abuso de po-
der o se puede habitar como tranquilidad que deviene 
del apego, la felicidad que deviene del amor.” (Vergara; 
2013, 35).
11	 Entendida como “La cultura de los de abajo, 
fabricada por ellos mismos…es el sistema de respuestas 
solidarias creada por los grupos oprimidos, frente a las 
necesidades de liberación” (Margulis, 1983, 44).

La barraca 3.indd   20 12/7/17   01:34



21

El Clown como arma de resistencia. 

A lo largo de varios años he podido cons-
tatar cómo este arte de lo efímero produ-
ce un reflejo de los muchos presupuestos 
que tienen los habitantes de la Ciudad 
de México en torno a su vida cotidiana 
como los vicios, la familia, la sexualidad, 
la masculinidad, la femineidad o de su 
deseo por la constante interrogación 
acerca del ejercicio jerarquizado y ela-
borado por las figuras de autoridad o de 
poder. Hacer referencia a estos momen-
tos espontáneos (actos performativos) ca-
paces de generar acontecimientos (Fis-
cher-Lichte, 2011) implica pensarlos no 
como meras representaciones escénicas 
sino como situaciones de realidad.

A lo largo de su historia en occidente, al 
payaso se le ha reconocido por la enorme 
capacidad histriónica que tiene para la 
denuncia de injusticias sociales ejercidas 
de una clase a otra, el cuestionamiento 
de las actitudes morales propias de di-
versas épocas o de poner constantemente 
en entredicho las figuras de autoridad12 
(cualesquiera que representasen un poder 
o un orden jerárquico).  En el contexto 
mexicano, por ejemplo, a pesar de la va-
riabilidad de la práctica como lo podrían 
ser las habilidades rituales del bufón o el 
payaso en contextos sagrados13 (Sacred 

12	 Considero que el estudio de Carlos Diz Re-
boredo (2011) es el que más se aproxima a una lectura 
del clown como un fenómeno realizado en los espacios 
urbanos o callejeros, porque además de hacernos una 
descripción particular de su experiencia como partícipe 
de una sesión de clown se permitió observarlo desde la 
plataforma analítica de la antropología de la resistencia.
13	 En este sentido sólo he encontrado un acerca-
miento antropológico en contextos rituales con la etno-

Clown) dentro de los múltiples grupos so-
ciales del territorio nacional, parece exis-
tir una correspondencia para cuestionar 
las cuantiosas caras con las que se presen-
ta el poder.

Regresando al tema del clown teatral en 
la Ciudad de México, por ejemplo, Igna-
cio Gallegos (clown y actor) me dijo que 
su función como clown radica en ofrecer 
al espectador un acompañamiento de los 
procesos que vive día a día, en construir  
—a partir de su arte— un puente en don-
de las personas puedan gritarle al poder y 
a la injusticia:

“La realidad está latente, simplemente 
la compartes con ellos y a ellos les falta 
ese empujoncito para gritar, para gritar-
le al gobierno. A veces la gente quisiera 
salir y gritar y divertirse y  reírse como 
niños, pero no puedes por los prejuicios, 
por la crítica. El actor expresa eso que el 
público no puede gritar.” (Entrevista a 
Ignacio, 6 de enero del 2016).

Hiram (actor y clown teatral) sigue cre-
yendo que a partir de una ridiculización 
del poderoso, del dominante, del avaro 
o del inquisitivo, el clown tiene el poder 
para generar una presencia que permite 
una identificación con el espectador, pero 
también piensa que la mayor habilidad 
del payaso es la de reflejar a través de lo 
cómico los conflictos de su propia socie-
dad:

grafía hecha por Molina (2003) sobre el clown sagrado 
entre los Yaquis, Natalia Radetich (2005) sobre el payaso 
Huichol o el intento de González Varela (2011) realizado 
con los mimos y payasos en Coyoacán.

La barraca 3.indd   21 12/7/17   01:34



22

“El comediante se va a burlar del poder, 
y al hacerlo de una manera artística va 
a conectar con el público, ridiculiza pero 
con gran inteligencia y hay un mensaje 
que dejan, el clown es un caricaturista de 
la sociedad.” (Entrevista a Hiram, 10 de 
enero del 2015).

Tanto en Ignacio como en Hiram, el ejer-
cicio del clown remite a múltiples formas 
de acción en donde la función de su ofi-
cio es la de hablar de temáticas que viven 
diversas personas habitantes de un espa-
cio urbano en donde las oportunidades 
de seguir con este arte se ven minadas 
en gran medida por su condición social 
convirtiéndose así en comunicadores y 
cuestionadores del momento histórico en 
el que viven.

Consideraciones finales.

El fenómeno clown nos permite ver par-
te significativa de la importancia que el 
juego tiene en la vida social de los grupos 
populares, específicamente como una fi-
gura oblicua cuyo poder permite ejercer 
una reflexividad en torno a los presupues-
tos ideológicos de ciertos sectores sociales. 
A través de los payasos teatrales observa-
mos en sus experiencias performativas su 
particular visión de la calle, del humor en 
la cultura urbana popular y la construc-
ción de un cuerpo extra-cotidiano como 
arma de resistencia. 

La resistencia en este escrito se trató de 
ilustrar como la capacidad que tienen los 
clowns de hacer de su cuerpo una cons-
trucción extra cotidiana anclada a facto-

res ideológicos concretos como los de ser 
representantes de una clase subalterna, 
y así,  poder mirar esta práctica social y 
artística analíticamente como el proceso 
constructivo de una corporeidad en re-
sistencia, en donde a diferencia de ver al 
cuerpo como un lienzo de crítica políti-
ca14 éste, al ser construido y transformado 
genera un uso político fáctico por su po-
sición alternativa o ubicada desde afuera 
de la cultura de masas propuesta por la 
clase dominante.

Ahora bien, dimos cuenta de algunas de 
las particularidades ideológicas e identi-
ficacionales sobre el clown mediante dos 
ejemplos particulares realizados con suje-
tos dedicados al oficio del clown quienes 
miran al payaso como un facilitador de 
la denuncia social y como un actor que 
busca a partir de sus performances la pro-
ducción de un territorio emosignificativo 
y reflexivo para el espectador en un es-
pacio urbano (Ciudad de México). Esta 
presencia del clown en espacios callejeros 
sugiere verla como una zona de significa-
ción emotiva y de comunidad en la ficción 
misma, en donde lo lúdico, la risa, el jue-
go y las vivencias performativas de estos 
sujetos permiten entender una forma más 
de vida en la experiencia metropolitana.
 
A partir del espacio en el que se ubiquen  
—ya sea desde lo institucional o lo alter-
nativo— los clowns crean una platafor-
ma provocadora de utopías y reflexiones 

14	 Como lo han usado los movimientos feminis-
tas u organizaciones agrarias en donde la corporeidad 
de los sujetos es visibilizada conscientemente para que se 
atiendan sus demandas.

La barraca 3.indd   22 12/7/17   01:34



23

de la vida social como la familia, el bienestar económico, el trabajo, la sexualidad, la 
muerte o todas aquellas situaciones de la vida social que concebimos como naturales 
e inmutables. 

El payaso en un contexto urbano como lo es la Ciudad de México, puede ser pensado 
como un ser que busca generar a través del juego, la teatralidad, la risa, y la experien-
cia un fortalecimiento a las posibilidades de inversión simbólica en contra del poder, 
pero —a manera personal— considero que dicha práctica en vez de emancipar los 
modelos categóricos y sistémicos de un contexto particular15, por el contrario, devela 
la eficacia operativa que dichos órdenes tienen para la conservación de una clase do-
minante (predadora) que subleva a otras, es decir, que dicho posicionamiento, lo que 
permite es acentuar la diferencia y dar legitimidad a esa dominación.

Aun a pesar de este panorama tan desalentador en donde la misma corporeidad ex-
tracotidiana en resistencia a la que se aludió en los inicios de este planteamiento la 
vemos ahora bajo ciertos parámetros acotados de acción dentro de los márgenes con-
textuados del control social, lo que producen los payasos teatrales bajo su postura 
ideológica de lo hiperreal es la invitación a un ejercicio de reflexividad en el espec-
tador, propiciando un cuestionamiento a su propia vida  cotidiana, en este sentido lo 
que hacen los clowns teatrales ya no es representación sino presencia, una presencia 
que nos permite abrir significado y vivir un acontecimiento único e irrepetible bajo el 
constante desenmascaramiento de ese teatro de ilusiones que puede ser el Estado, el 
poder jerarquizado, o nuestras propias evidencias ideológicas… 

15	 Ya que el pre-concepto que se puede tener de los actos de resistencia parecen estar en el ámbito ideológico 
del “estar fuera del sistema” como una manera valerosa para cuestionarlo, parte de una posición contestataria que 
niega o cuestiona los modelos categóricos, sistémicos, jerárquicos o normativos de dicho contexto.

La barraca 3.indd   23 12/7/17   01:34



24

Bibliografía

1.	 Aguado, José Carlos. Cuerpo humano e imagen 
corporal. Notas para una antropología de la corpo-
reidad. U.N.A.M. México. 2004

2.	 Barba, Eugenio. La canoa de papel. Escenología. 
México. 1992

3.	 Bauman, Zygmunt. Modernidad Líquida. F.E.C. 
Argentina. 2004

4.	 Bonfil Batalla, G. México profundo, una civiliza-
ción negada, México, Grijalbo. 1990

5.	 De Certeau, Michell. El imaginario de la ciudad, 
en la Cultura en plural, Nueva Visión, Buenos Ai-
res, pp. 35-45. 1999

6.	 Díaz, Rodrigo. En: Los lugares de lo político, los 
desplazamientos del símbolo. Poder y  simbolismo 
en la obra de Víctor Turner; Ed. Gedisa México. 
2014

7.	 Diz Reboredo, Carlos. Los caminos del clown: re-
sistencia en movimiento. Juego, carnaval y frontera 
Athenea Digital, vol. 11, núm. 2, julio, pp. 157-171, 
Universitat Autónoma de Barcelona España. 2011

8.	 Fassin, Didier. Gobernar los cuerpos, políticas de 
reconocimiento hacia los pobres y los inmigran-
tes en Francia. Cuadernos de antropología social, 
núm. 17, 2003. pp. 49-78. universidad de buenos 
aires, Argentina. 2003

9.	 Fisher-Lichte, Ericka. Estética de lo performativo. 
Editorial Abada, Madrid. 2011

10.	 Foucault, Michael. Sujeto y poder en: Revista 
mexicana de sociología. Vol. 50, No 3 ( jul-sep). 
1988 
El orden del discurso. Tusquest, Barcelona. 1980 
Microfísica del poder.  La Piqueta, Madrid. 1978.

11.	 González Varela, Sergio. Mimos y payasos de Co-
yoacán como figuras liminales del trickster en an-
tropología. Reflexiones sobre el juego y la experien-
cia lúdica. Nueva Antropología, vol. XXIV, núm. 
75, julio-diciembre, 2011, pp. 9-26 Asociación Nue-
va Antropología A.C. Distrito Federal, México.

12.	 Haidar, Julieta. Debate CEU-Rectoría. Torbellino 
pasional de los argumentos. Editorial UNAM, Mé-
xico. 2006

13.	 Le Breton, David. Adiós al cuerpo, “una teoría del 
cuerpo en el extremo contemporáneo” Ed. La Ci-
fra, Francia. 2007.

14.	 Maqueda-Silva, Mitl. Definiendo al Clown. Tea-
tro, Instituto Internacional de Teatro UNESCO, 
Centro Mexicano, año XVII, número 25, 2016. 
El instrumento de un Dios. Un estudio antropológi-
co sobre las concepciones, usos y prácticas del cuer-
po en el Cristianismo Pentecostal; el caso de la con-
gregación de Centro Vida. Tesis de Licenciatura en

 
Antropología Social, Universidad Nacional Autó-
noma Metropolitana Iztapalapa, México. 2012

15.	 Margulis, Mario. La Cultura Popular en: Adolfo 
Colombres (comp.) “La Cultura Popular” Ed. La 
red de Jonás Premia, México. 1983

16.	 Molina, Alberto. Pascolas y chapayecas: problema-
tización de la figura del bufón ritual (ritual clown) 
en los dos personajes enmascarados del ceremonial 
Yaqui. Universidad Autónoma Metropolitana uni-
dad Iztapalapa división de ciencias sociales y hu-
manidades. 2003

17.	 Ong, Aihwa. Spirits of resistance and capitalist dis-
cipline: Factory women in Malasia, State Universi-
ty of New York Press. 1987

18.	 Otner, Sherry. Resistance and the problem of etno-
graphic refusal. Comparative studies in society and 
history. Vol. 37 ISSUE 01 January. Universidad de 
California, Berkley. 1995

19.	 Radetich, Natalia. La risa y el quebranto. CONA-
CULTA, México. 2005

20.	 Ramírez, Josefina. Internadas de Chalco. Los efec-
tos del poder en el cuerpo, en: Diario de Campo 
(Boletín interno de los investigadores del área de 
antropología), septiembre-octubre, núm. 94, Año. 
2007

21.	 Scott, J. Los dominados y el arte de la resistencia. 
Discursos ocultos, ERA, México, 314 pp. 2000

22.	 Turner, Bryan S. El cuerpo y la Sociedad, explora-
ciones en teoría social. F.C.E. México. 1989

23.	 Vallverdú, Jaume. Mi cuerpo es un templo de Dios, 
Carisma y emoción en los sistemas religiosos, Re-
vista Iztapalapa, Año 28, núm. 62-63 enero-di-
ciembre. 2007

24.	 Vergara Figueroa. Contextos: el lugar pertenece a 
un territorio y articula redes, en Etnografía de los 
lugares. Una guía antropológica para estudiar para 
estudiar su concreta complejidad, ENAH-INAH, 
PROMEP; CONACULTA; Ediciones Navarra, 
México, 2013. 

25.	 Villoro, Luis. Ciencia Política, Filosofía e ideolo-
gía. Revista Vuelta núm. 137, México. 1988

26.	 Weisz, Gabriel. Dioses de la peste. Un estudio sobre 
literatura y representación, U.N.A.M. Siglo XXI, 
México. 1998

La barraca 3.indd   24 12/7/17   01:34



25

Escriba aquí su utopía teatral

La barraca 3.indd   25 12/7/17   01:34



26

La barraca 3.indd   26 12/7/17   01:34



27

Teatralidad como 
práctica epistémica  

a partir de  
aportaciones  

feministas
Por: Sara Guerrero Alfaro

 

 L a epistemología es una corriente fi-
losófica que se encarga de estudiar 
la producción y valoración del co-

nocimiento, así como de los criterios 
por los cuales se justifica o se invalida1. 
Pero, ¿sólo conocemos a través del conoci-
miento científico y la academia? ¿De qué 
otra forma podemos conocer el mundo?  
Los estudios feministas han cuestionado 
sobre la forma en la que se ha valorado 
el conocimiento, y pone el dedo en el ren-
glón con respecto a otras prácticas con las 
cuales conocemos el mundo y que no pue-
den o no han sido –o no se quiere- catego-
rizar académicamente.

1      Blazquez Graf, Norma. Epistemología feminista.

La barraca 3.indd   27 12/7/17   01:34



28

Francesca Gargallo cuando habla de 
su investigación sobre las diversas epis-
temologías generadas en nuestra Amé-
rica, menciona que una de las formas 
que han creado los pueblos indígenas, 
víctimas de los actos de violencia ra-
cial, sexual y clasista, es que han he-
cho de sus cuerpos un territorio desde 
el cual conocer. Es decir, pensar des-
de <<el lugar que son los cuerpos>>2.    
 
Pensar desde el cuerpo, es una idea que 
necesariamente renuncia al deseo de la 
objetividad como meta en la produc-
ción de conocimiento, pero posibilita 
deshacernos de la dicotomía excluyente 
sobre la razón y el mundo emocional.  
 
Óscar Cornago define la teatralidad en 
su artículo ¿Qué es la teatralidad? como 
“Cualidad que una mirada otorga a una 
persona que se exhibe consciente de ser 
mirado mientras está teniendo lugar un 
juego de engaño o fingimiento”. Es de-
cir, concreta que la teatralidad es un len-
te por el que vemos, una forma de mirar 
conscientemente una situación que ocu-
rre en un espacio y tiempo delimitados. 
Por conscientemente, nos referimos a ha-
cer visible los códigos que están siendo 
empleados y que dotan de significado o 
contextualizan el hecho. 

     Cornago explica que hay componentes 
esenciales que generan la teatralidad: es 
necesario que lo que se exhibe sea exhibi-
do para otro que lo mire, el juego de fingi-

2	 Gargallo, Francesca, Feminismos desde Abya 
Yala

miento tiene que ser visible. El mecanismo 
expuesto de fingimiento es indispensable 
para que exista la teatralidad, lo que atrae 
de ella no es el posible “producto de la re-
presentación, sino el funcionamiento del 
propio mecanismo, puesto de manifiesto 
en el espacio”. 

     José Sánchez, por otro lado, define la tea-
tralidad como el modo de actuar para ser 
comprendidos por los otros, lo que requie-
re que se desarrolle en una convención en 
la que se compartan ciertos códigos que 
posibiliten la comunicación. Se da bajo 
una serie de acuerdos hechos en conjunto.
 
Sin embargo, para Sánchez, la teatralidad 
no siempre está basada en los mecanismos 
que hacen visible el fingimiento, el engaño. 
(Es importante aclarar que aquí el sistema 
de fingimiento está siendo usado como lo 
explica Cornago en el artículo ya citado: 
representación de la representación). 

 
 
“No toda teatralidad es representación. 
Hay formas de teatralidad que implican 
representar algo previamente codifica-
do (…) pero hay formas de teatralidad 
basadas en el encuentro, en el juego, en 
el tiempo compartido, (…) en la pre-
sencia y manifestación, donde lo que 
opera es la repetición de códigos y no 
la representación”. (Sánchez:2014:53) 

 
He decidido no hacer una dicotomía 
entre ambas definiciones de teatralidad, 
pues no necesariamente son excluyen-
tes. Sin embargo, tomando en cuenta el 
tema en el que se contradicen, se utili-

La barraca 3.indd   28 12/7/17   01:34



29

zará la teatralidad como una forma de 
mirar el comportamiento social en un 
espacio y tiempo definidos, en donde 
no necesariamente esta forma de ac-
tuación –interacción con el otro- nece-
sita de representación –del mecanismo 
del fingimiento- pero sí de la conscien-
cia de que la acción o el encuentro 
está siendo observado por un tercero. 
Es inevitable pensar en la carrera de 
actuación cuando se habla de genera-
ción de conocimientos alternos a los 
hegemónicos académicos, los cuales se 
inclinan por el método científico. ¿Des-
de dónde aprendemos la actuación? 
¿Cómo la aprendemos? ¿Para qué la 
aprendemos? ¿QUÉ APRENDEMOS?  
 
Para mí, la actuación y la respectiva tea-
tralidad inherente a ella, es una práctica 
epistemológica. Es un medio para ge-
nerar conocimientos, y el territorio de 
donde surgen y desembocan es el propio 
cuerpo. No hay otro lugar material en el 
que se plasme, no hay métodos ni modos 
de comprobación de técnicas; el conoci-
miento científico y su pretendida univer-
salidad, quedan derrotados. 

 

Las emociones aparecen como formas de 
interpretar y experimentar el mundo, y 
en esa medida son también herramientas 
cognitivas (…) 3

3	 Ixkick Bastian Duarte, Ángela y Lina Rosa 
Berrío Palomo (2015). “Saberes en diálogo: mujeres 
indígenas y académicas en la construcción del cono-
cimiento”. En Xochitl Leyva. 2015. Prácticas otras de 
conocimiento(s). Entre crisis, entre guerras. Cooperativa 
Editorial RETOS, PDTG, IWGIA, GALFISA, Proyec-
to Alice, Taller Editorial La Casa del Mago, México, 

Así pues, propongo a la teatralidad –y 
la actuación como una práctica deri-
vada individual y específica,- como un 
medio de conocimiento, como una prác-
tica epistemológica, la cual nos obliga a 
observarnos, aprender y aprehender –a 
través de experiencias, sentimientos, sen-
saciones, relaciones y demás herramien-
tas epistemológicas que el feminismo ha 
propuesto en las últimas décadas– . 
 
Es una forma de autoconocimiento que 
no puede separarse de la constante re-
flexión sobre el cuerpo mismo: ¿Qué sien-
to? ¿Cómo lo expreso? ¿Qué puedo hacer? 
¿QUIÉN SOY?, para posibilitar otra serie 
de preguntas que pueden ir relacionadas 
con la representación: ¿Quién puedo ser?  
 
No es ningún secreto que algunos pla-
nes de trabajo en la materia de actua-
ción tienen como objetivo el trabajo 
sobre la identidad. Propongo compren-
der la emoción como experiencia, y la 
experiencia como la “base sólida de las 
identidades y, al mismo tiempo, una he-
rramienta para entender el mundo”4 
 
Es así como este ejercicio de auto re-
flexión, que ocurre en los procesos acto-
rales, me parece un método para gene-
rar conocimiento sobre nuestro presente, 
nuestras relaciones y nuestros cuerpos. 
Es una forma de entender la realidad. 
 
Ahora, ¿Cómo encontrar en esta genera-
ción de conocimiento un carácter colec-
tivo? El equipo de ARTEA5 habla de las 

tomo I, pp. 11.

4	 Ibid.
5	 ARTEA es un grupo de investigación que tie-

La barraca 3.indd   29 12/7/17   01:34



30

teatralidades expandidas y las define como  

“prácticas que se dan en dimensiones 
sociales, artísticas o en un cruce entre 
ambos. (La teatralidad expandida) usa 
la representación y la organización de 
los cuerpos para visibilizar la teatrali-
dad.  Hay trabajos en donde el énfasis 
se encuentra en la creación de un noso-
tros basado en la afectividad y creación 
de comunidades. Este objeto de estudio 
abarca prácticas teatrales que operan 
en la vida urbana y se relacionan con 
ésta a través de tácticas de invisibilidad 
y de filtración orientadas a un despla-
zamiento de la experiencia rutinaria 
de espectadores inconscientes de serlo, o 
que por el contrario se presentan como 
artificio en la búsqueda de una con-
frontación a través de la diferencia in-
troducida en lo cotidiano” (2014:14)6 

 
Desde el lugar en el que hago esta pro-
puesta epistemológica, tendría que agre-
gar al texto citado que no se trata sólo de 
usar la representación y la organización 
de los cuerpos para visibilizar la teatra-
lidad, sino que ésta visibiliza en vicever-
sa. Sin mencionar la importancia de la 
expresión metafórica en la construcción 
de la propia identidad –individual y co-
lectiva-.
 
En este tipo de teatralidad descrito arri-

ne como objetivo de favorecer la investigación en arte y 
crear contextos adecuados para su generación y comuni-
cación Más información en http://arte-a.org  

6	 Equipo ARTEA, Prólogo. No hay más poesía 
que la acción. Paso de Gato, 2014. México D.F. (Pág. 14)

ba por el equipo editorial de ARTEA, se 
encuentra su carácter comunitario en la 
generación de conocimiento. Un conoci-
miento que incluso puede llegar a objeti-
varse. Porque si bien el deseo de la objeti-
vidad en la teoría feminista es desplazado, 
la especialista en antropología con un en-
foque feminista, Patricia Castañeda7, pro-
pone ir en búsqueda de una objetividad 
que no esté dada por el método científico, 
sino por las relaciones. Es decir, la obje-
tividad sería un punto en común de opi-
niones, un resultado de un consenso. Esto 
por sí mismo genera una forma distinta de 
relacionarnos al momento de generar co-
nocimiento, pues requiere de una dinámi-
ca dialogal, de un “ponerse de acuerdo”.
 
Para completar esta idea, me parece 
útil y clarificadora la siguiente cita so-
bre cómo es que lo individual tiene 
potencia colectiva y, por tanto, social. 
Por no mencionar que es otro modo 
de enunciar “Lo personal es político”: 

 
La experiencia personal tiene ca-
rácter individual, es única, pero 
cuando estas experiencias indivi-
duales coinciden con otras colecti-
vas logran tener un carácter social”8 

 
Esta construcción de conocimiento en 
conjunto está dada por el encuentro, por 

7	 Esta información se obtuvo de manera pre-
sencial durante la sesión del 19 de Agosto del 2016 del 
seminario: Estudios críticos feministas a las ciencias 
sociales en México y Centroamérica. PUEG, UNAM. 
CDMX.
8	 Chirix García, Ema. Subjetividad y racismo: 
La mirada de las/os otros y sus efectos. (2014)

La barraca 3.indd   30 12/7/17   01:34



31

la generación de relaciones a partir de 
pensar y actuar reflexivamente sobre 
nuestra realidad, lo que sugiere a su vez 
generación de teatralidades con potencia 
transformadora. Esto las volvería indiso-
lubles de la ética y la política. Pero sobre 
todo, las haría mutables y, por tanto, las 
alejaría de la idea sacralizada del teatro.  
 
De esa forma, las preguntas previamen-
te planeadas (¿Desde dónde aprende-
mos la actuación? ¿Cómo la aprende-
mos? ¿Para qué la aprendemos? ¿QUÉ 
APRENDEMOS?) tendrán siempre una 
respuesta distinta y totalmente subjetiva. 
Quizás este pensamiento pueda dar pie 
a re-pensar otras formas de pedagogía 
actoral en la que la violencia hacia el ac-
tor en formación ejercida con respecto 
a sus capacidades, quede desplazada de 
una vez por todas.

Bibliografía

1.	 Cornago, Óscar. ¿Qué es la teatralidad?, Agenda 
Cultural de la Universidad de Antoquia. Nº 158, 
Septiembre de 2009. Antioquia Colombia.

2.	 Chirix García, Ema. (2014). Subjetividad y racis-
mo: La mirada de las/os otros y sus efectos. En Y. 
Espinosa et al. (Ed.), Tejiendo de otro modo: Fe-
minismo, epistemología y apuestas descoloniales en 
Abya Yala (211-222). Popayán, Colombia: Univer-
sidad del Cauca. pp. 211-222

3.	 Ed. José Sánchez, Esther Belvis. No hay más poesía 
que la acción. Paso de Gato, México, D.F. 2015. 

4.	 Blazquez Graf, Norma. Epistemología feminista: 
Temas centrales.

5.	 Gargallo Celentani, Francesca. Feminismos desde 
Abya Yala, Universidad Autónoma de la Cuidad de 
México, 1era edición 2015. 

6.	 Ixkick Bastian Duarte, Ángela y Lina Rosa Berrío 
Palomo (2015). “Saberes en diálogo: mujeres indí-
genas y académicas en la construcción del conoci-
miento”. En Xochitl Leyva, Jorge Alonso, R. Aída 
Hernández, Arturo Escobar, Axel Köhler et al. 
2015. Prácticas otras de conocimiento(s). Entre cri-
sis, entre guerras. Cooperativa Editorial RETOS, 
PDTG, IWGIA, GALFISA, Proyecto Alice, Taller 
Editorial La Casa del Mago, México, tomo I, pp. 
36-103.

La barraca 3.indd   31 12/7/17   01:34



32

La crisis 		 de la realidad

La barraca 3.indd   32 12/7/17   01:34



33

“El arte es lo que hace que la vida sea más interesante que el arte”
-Filliou

Por Valentina Manzini

 T oda la vida he sido una gran fanática de la ficción. Los cuentos de mi abuela, las 
novelas, las grandes películas, las obras de teatro, etc. me han volado la cabeza al 
punto de llegar a pensar y repensar la misma historia durante meses. Sin embargo, 

admito que últimamente me he sentido, de cierta forma, defraudada por la ficción, y 
las únicas expresiones que me han verdaderamente quitado el aliento o removido las 
entrañas, han sido los trabajos que retoman lo real -tanto en cine como en teatro-. Es 
evidente que en todo el mundo las tendencias que utilizan documentos o aspectos de la 
realidad van en aumento; con ello su producción y la calidad de su producción. Cada 
día hay más gente que deserta del chickflick dominguero por ver un buen documental 
en familia, y las categorías y festivales especializados comienzan a destacar en este 
mundo dominado por la ficción.

La crisis 		 de la realidad

La barraca 3.indd   33 12/7/17   01:34



34

La relación de ficción con realidad en 
las artes y en el teatro ha estado siempre 
en cuestión. Que si lo que sucede es ver-
dad o es mentira, representación o pre-
sentación, es un asunto inquietante para 
cualquiera que hace o presencia nuestro 
arte. Casi cualquiera diría que –viéndo-
lo desde nuestra era- el teatro griego era 
puramente ficción; sin embargo, hubo 
quien salió huyendo del recinto, puesto 
que durante la representación de Esqui-
lo, creyó con un par de máscaras, que 
las Euménides se habían apoderado del 
anfiteatro. Acercándonos al presente, 
podemos pensar en el hilo –invisible en 
su momento a los ojos de los espectado-
res- que hace “volar” a los pájaros en las 
series de los cincuentas o las golpizas en 
la calle a María Rubio por la maldad de 
su personaje en “Cuna de Lobos”. Estos 
sólo son ejemplos de la frágil línea que 
divide la ficción de la realidad, y cómo 
ésta es siempre subjetiva. 

La cuestión es que este asunto definiti-
vamente no es preocupación solamente 
del teatro, sino que el definir qué es la 
realidad es un enigma que lleva miles de 
años intentando resolverse. Por mi par-
te, no pretendo intentar resolverlo; si es 
que existe una realidad como tal, lo que 
sabemos es que no podemos acceder a 
ella más que de forma subjetiva, a través 
de percepciones eternamente incomple-
tas. “La realidad (…) es una construc-
ción humana, una creación social e indi-
vidual. El universo, lo real, existe con o 
sin seres que lo piensen, pero los huma-
nos solo podemos aprehenderlo median-
te la construcción de una «realidad».

[1] Aun cuando nuestra perspectiva de 
lo real sea subjetiva y esté incompleta, 
esta se va transformando con el tiempo, 
y el tiempo que vivimos es especialmen-
te particular respecto al dilema de las 
percepciones. En la historia de la huma-
nidad han habido distintos momentos 
que han relativizado y reestructurado 
nuestra forma de concebir al mundo. En 
su momento, el descubrimiento de Amé-
rica duplicó la extensión de la tierra y 
desmoronó, para luego rearmar, todos 
los mapas existentes. La posibilidad de 
fotografiar y más adelante animar las 
fotografías del mundo real, fueron otra 
total apertura de panorama; sin embar-
go, pocos momentos han tenido rompi-
mientos tan drásticos y exponenciales 
como el S.XX y lo que va del S.XXI. 
El desarrollo tecnológico y sus aplicacio-
nes permitieron la destrucción de una 
ciudad completa en segundos, la llega-
da del ser humano a la luna, aumentar 
en 30 años la esperanza de vida y ahora 
la posibilidad de estar debajo del agua 
viendo a 360° en tiempo real desde tu 
sillón; la percepción de lo que es real, so-
bretodo en las artes, está abismalmente 
lejana a lo que pudo ser algún día. “Des-
de finales del siglo pasado, nuestro ima-
ginario espacial vivió transformaciones 
espectaculares, que se deben a la inme-
diatez de las telecomunicaciones y de las 
tele presencias, a la intensificación de los 
desplazamientos, a la globalización de 
los bienes y signos culturales: el espacio 
se achicó.” [2]

Sin embargo, a pesar de las posibili-
dades de precisión tecnológica, que en 

La barraca 3.indd   34 12/7/17   01:34



35

teoría nos permiten conocer mejor nues-
tro mundo y a nosotros mismos, lo real 
se siente más lejos que nunca. “Nunca 
el mundo estuvo tan comunicado y sin 
embargo jamás habíamos estado tan 
aislados.” [3] Vivimos en la era del Dios 
muerto y de, a través de una pantalla, 
poder verle los poros transpirantes a 
otro ser humano. Creer en algo que no 
“está”, resulta un acto complicado. Hoy 
más que nunca contamos con fuentes 
diversas de información. Cada día reci-
bimos cataratas de sucesos alrededor del 
mundo que nos avasallan y devastan. 
En menos de 5 segundos vemos la ima-
gen de un niño sirio muerto, la elección 
democrática de un cerdo, la ignorancia 
del secretario de educación y el divorcio 
de alguna pareja de Hollywood. El in-
ternet ha abierto a la posibilidad de que 
“nos enteremos de todo” y de que cual-
quiera opine, cualquiera hable. En el in-
ternet todo el mundo tiene un lugar; tan-
to la periodista que se quedó sin espacio 
al aire, como el youtuber anónimo que 
aplaude la golpiza de maestros en Oaxa-
ca. “El drama de internet es que ha pro-
mocionado al tonto del pueblo al nivel de 
portador de la verdad”. [4] Pareciera que 
podemos saberlo y conocerlo todo, acer-
carnos a lo que son las cosas, y sin em-
bargo; entre todo este torrente informa-
tivo, la ignorancia es abismal. No existe 
una comprensión de la información que 
deglutamos, no hay un compromiso con 
el tema a informar de parte de quien lo 
publica, y con la repetición y sobrecarga 
de violencia gráfica vamos perdiendo la 
sensibilidad. Contra toda lógica de que 
“saber más” llevaría a un mejor actuar, 

hoy el mundo está tan incomprendido y 
confundido sobre sí mismo que parece 
estar a punto de la autodestrucción. 

Ante estos cambios y frente a semejan-
tes circunstancias pienso que es funda-
mental preguntarse sobre el papel que 
debe tomar un arte que lleva varios 
años acostumbrado a inventar historias 
o a ficcionizar historias reales y repre-
sentarlas frente a seres expectantes, pre-
tendiendo además que, si se realiza el 
trabajo suficiente, estos llegarán a creer 
que lo que ven es real. ¿Es posible creer 
en un teatro de ficción en este 2017 de 
drones y retornos de partidos con idea-
les Nazis? Y sobre todo ¿Es importante? 
Los artistas teatrales llevan cientos de 
años interpretando la realidad y trans-
cribiéndola y desfigurándola según valo-
res principalmente estéticos. La belleza 
de la tergiversación de la realidad crea 
una alter-realidad dentro del mundo y 
permite que quién la presencie se esca-
pe por momentos de su propia realidad. 
Esto genera que aunque en el teatro de 
ficción se expongan realidades, exista 
una especie de velo o chaleco salvavi-
das que nos permite y nos provoca como 
espectadores dudar de aquello que se 
dice; por más que nos haya llegado al 
corazón con su llanto, sabemos que esa 
mujer sobre el escenario no tiene un hijo 
desaparecido, y que ese dolor que nos 
comparte, no es el dolor de perder un 
hijo, aunque diga que lo es. Al final del 
espectáculo le aplaudiremos por su des-
empeño actoral y su capacidad de con-
moción, pero ninguna justicia se habrá 
hecho esa noche.

La barraca 3.indd   35 12/7/17   01:34



36

“La realidad sólo puede ser captada indirec-
tamente; verse reflejada en un espejo, puesta 
en escena en el teatro del espíritu.” [5] Aho-
ra bien, es cierto que para entender la 
muerte no tenemos que ver sangre y 
que no podemos tomar vuelos a Me-
dio Oriente para poder empatizar con 
las víctimas de la guerra. La función de 
verbalización que cumple el arte es fun-
damental para nuestro entendimiento 
del mundo; da otra mirada, nos pone 
en otro lugar para ver distinto. El arte 
es a final de cuentas, un medio de co-
municación intersensitivo, que arroja 
información a través de muchos canales. 
Toda esa información ayuda a construir 
el mundo, a armar el rompecabezas de 
lo que somos y lo que sucede. El teatro 
sirve para construir una conciencia a 
través de la experiencia que está funda-
mentada en la representación simbólica 
de un hecho que tiene la posibilidad de 
transformar la subjetividad. Pero ¿cuá-
les son los símbolos a los que responde 
la sociedad el día de hoy? Creo que el 
teatro llegó a un punto de ser sinónimo 
de mentira: el espectador dejó de creer 
en lo que estaba viendo y se sintió enga-
ñado. Ante esto –y por otras inquietu-
des- surgieron diferentes tendencias que 
precisamente buscaron “romper” con 
la ficción y retomaron lo real. De entre 
estos trabajos hay los cuales se acercan 
más al reality show y drama personal 
para subirlo al escenario, y los que se 
han enfocado en exponer una realidad 
de trascendencia humana. En estos se-
gundos es en donde encuentro la mayor 
pertinencia del teatro en un mundo de 
exceso informativo, manipulación me-

diática, poca credibilidad y crisis de ver-
dad como en el que estamos viviendo. 

¿Qué papel juega el teatro en nuestra 
forma de entender la realidad? ¿Cómo 
puede éste cambiar nuestra percepción 
del mundo? Aquello que consideramos 
como realidad nos constituye como suje-
tos. Es a partir de ese entendido que ac-
tuamos sobre el mundo, según nuestros 
principios y nuestro entendimiento. Esta 
realidad se construye principalmente a 
través de nuestra experiencia en el mun-
do. Un mundo social que se manifiesta y 
se auto narra a través de distintas voces. 
Para poder formular una realidad com-
pleja, es necesario tener una amplitud 
de perspectivas de los hechos. El trabajo 
del rescate y exposición documental está 
en relación a esa ampliación de perspec-
tivas. Funciona en oposición a la “ver-
dad” establecida por el poder; para Fou-
cault el poder es “La capacidad que tiene 
un determinado grupo para imponer su 
verdad como verdad para todos, a través 
de la mayor cantidad de medios”.[6] En 
ese sentido, el trabajo de exponer otras 
miradas es un acto de rebeldía contra el 
poder operante y la visión reduccionista 
y simplista de la vida. El teatro docu-
mental -englobando ahí también el que 
no se autodenomina como tal, pero uti-
liza fuentes verídicas- tiene, en el fondo, 
el propósito de dar a conocer una visión 
del fenómeno, una parte de la realidad, 
que la mayoría de las veces irá en oposi-
ción a la versión oficial.

En las propuestas de trabajo con fuentes 
en el ámbito artístico, lo que se hace es 

La barraca 3.indd   36 12/7/17   01:34



37

una curaduría y una construcción de los 
medios de presentación de los hechos. 
Se utiliza una “Multitud de estrategias 
narrativas y dramáticas, así como en la 
variedad de estilos. Ningún modelo (es) 
desdeñado si (sirve) para aproximarse a 
la compresión del problema y a la mani-
festación del dolor ajeno, por definición, 
inapropiable”. [7] Esta búsqueda va mu-
cho más allá que el propósito artístico 
del arte; rompe las reglas y redefine el 
hecho teatral y las estructuras enclaus-
trantes que pretenden delimitar lo que 
es teatro. El arte del trabajo documental 
no está en la complicación de la historia 
creada, sino en la complejidad del entre-
tejido del juego entre los elementos rea-
les y el lenguaje espectacular que vuelve 
cercano, carnal y experiencial el hecho. 
El pronunciar y presenciar aquellas 
voces, ojos u objetos en confrontación 
cuerpo a cuerpo, lo convierte en viven-
cia. Por otro lado, la base investigativa 
de cualquier proyecto de esta índole lo 
mete en el terreno del conocimiento, y 
en ese sentido el conocimiento es nece-
sariamente comprometedor. Al entrar 
a profundidad a una temática específi-
ca, se adquiere un compromiso con la 
misma, no permitiendo que el trabajo 
termine con un aplauso. El artista que 
trabaja con documentos debe hacerse 
responsable del material vital con el que 
está trabajando, adquiriendo un deber 
ético; cosa que (aunque debería de ser 
así) no necesariamente sucede con quien 
utiliza la ficción; allí muchas veces no 
existe la dimensión de lo real y por lo 
tanto tampoco el espectador la adquie-
re. Los trabajos documentales “desafían 

la comodidad moral de estar ante una 
obra artística o un producto cultural, 
para consumar el desplazamiento del 
interés estético por aquel de orden éti-
co”. [8] 

El teatro documental retrata la reali-
dad como ha sido y como es hoy, en su 
complejidad presente. Sin embargo; la 
ficción: aquellas historias “inventadas” 
permiten “Ampliar los límites de lo sig-
nificativo, (…) dar perspectivas innova-
doras al sentido de nuestra vida. Nos 
señalan la obligación de respetar las ba-
rreras y las reglas y, al mismo tiempo, 
la necesidad de transgredirlas. Sirven, 
pues, tanto para heredar una cultura 
como para recrearla y transformarla”.
[9] Si solo tenemos el presente, ¿dónde 
queda el futuro, la posibilidad?. Como 
humanidad necesitamos también de 
modelos que nos permitan ver nuevas 
salidas, que abran el panorama de ac-
ción, “el sueño”. A final de cuentas toda 
ficción parte necesariamente de la rea-
lidad y tiene la posibilidad no solo de 
representarla sino de recrearla. “Cada 
cual, para crear y organizar su indivi-
dualidad, su subjetividad —su relato—, 
necesita los «materiales» -los relatos- 
que le proporcionan otros humanos (…) 
Para construirnos apelamos, pues, a 
modelos, explicaciones, pautas relacio-
nales, causales y temporales ya existen-
tes y que nos sirven de guía. Es decir, 
para salir del caos y edificar una subje-
tividad coherente, una estructura emo-
cional, simbólica, imaginaria y lógica, 
precisamos de narraciones ejemplares 
(…)”.[10] Gran parte de las historias que 

La barraca 3.indd   37 12/7/17   01:34



38

[1] Aguilar, P. “Mujeres, hombres y poder. La ficción 
audiovisual como instrumento de educación audiovisual 
de la modernidad” Traficantes de Sueños (2015)
[2] Lagartijas Tiradas al Sol, “Pase Usted, La Movili-
dad” (2011) lagartijastiradasalsol.blogspot.mx
[3] Lagartijas Tiradas al Sol, “Pase Usted, La Movili-
dad” (2011) lagartijastiradasalsol.blogspot.mx
[4] Eco, U. “La invasión de los necios” El País (2016)
[5] Sontag, S. “El Hitler de Syberberg” (1980)
[6] Anaxímenes el mismo “El poder y la verdad en Fou-
cault” (2011)
[7] Dieguez, I. “El teatro trascendido, Escenarios de lo 
real” Paso de Gato (2008)
[8] Obregón, R. “Mirar y reconocer. Tendencias docu-
mentales y artes vivas” (2016)
[9] Aguilar, P. “Mujeres, hombres y poder. La ficción 
audiovisual como instrumento de educación audiovisual 
de la modernidad” Traficantes de Sueños (2015)
[10] Aguilar, P. “Mujeres, hombres y poder. La ficción 
audiovisual como instrumento de educación audiovisual 
de la modernidad” Traficantes de Sueños (2015)
[11] Lagartijas Tiradas al Sol, “Pase Usted, La Movili-
dad” (2011) lagartijastiradasalsol.blogspot.mx

se cuentan hoy en día en el teatro o en el 
cine no tienen la conciencia de su posibi-
lidad conformadora de la realidad, por 
eso uno se preocupa por la veracidad del 
acontecimiento y no por el aprendizaje 
de este. Tal vez el problema del teatro 
no es si utiliza elementos reales o no, 
sino el compromiso con el que está he-
cho el trabajo.  Al final de cuentas rea-
lidad o ficción, no importa el medio que 
se utilice o la forma de aprovechar esta 
herramienta, siempre y cuando exista 
una conciencia ética del creador teatral. 

Lo cierto es que no podemos escapar de 
nuestro estado de cosas. Una multipli-
cidad de motivos nos ha traído al lugar 
en el que estamos como humanidad, y 
más vale que empecemos a entender 
que ante esto, la inmovilidad es homici-
da. Pienso que aún estamos cómodos en 
nuestros asientos, al final de cuentas las 
historias que se cuentan “No importa si 
son reales o ficticias: en ambos casos nos 
protegen de la experiencia inescrutable 
de la falta de sentido. Y eso es el teatro, 
un lugar para producir sentido, un lugar 
para acortar distancias, para ejercer la 
responsabilidad, para vernos los unos a 
los otros. Para movernos de donde este-
mos”.[11] Si el teatro decide permane-
cer en el ámbito estético y no admite sus 
posibilidades comunicativas humano a 
humano; para lo cual tiene que repensar 
sus medios, buscar nuevas fórmulas y so-
bretodo comprometerse con la situación 
crítica del mundo, tardará poco tiempo 
en volverse obsoleto. Si por el otro lado 
asume su responsabilidad ética como 
medio de transmisión y recreación de 

la realidad, pienso que tiene el potencial 
de hacerle frente al mundo de ficción 
que estamos viviendo.

La barraca 3.indd   38 12/7/17   01:34



39

Espacio libre para dibujar otras teatralidades.

La barraca 3.indd   39 12/7/17   01:34



40

La barraca 3.indd   40 12/7/17   01:34



41

 
 

por Rafael Agustín Mustieles Aguirre

 Soy un intruso asomándose sigilosamente en un mundo ajeno y fascinante. 
Son dos las razones que me han traído. Por un lado, el deseo de mejorar mis habi-
lidades de comunicación verbal; por otro, la tremenda curiosidad de conocer qué 

sucede “tras bambalinas” en el intrigante y seductor mundo del teatro.
 
¿Qué procesos de transformación le ocurren a un actor antes de dar vida a un perso-
naje?, ¿Qué cosas suceden antes de que podamos atestiguar “la magia en escena”?, 
¿Qué habilidades y competencias se ensamblan en “el oficio del actor”? A lo largo 
de años, esas interrogantes han crecido y madurado dentro de mí cada vez que he 
asistido a disfrutar un montaje en escena. 

(En búsqueda 
de mejorar las 
habilidades de 
comunicación 

verbal)

La barraca 3.indd   41 12/7/17   01:34



42

Ser “intruso” en tierras ajenas no es ta-
rea sencilla. Las críticas abundan y los 
pensamientos de abandonar la misión 
surgen a cada momento. Es peor aún 
cuando “el intruso” en cuestión se dedi-
ca a una actividad que, bajo esquemas 
tradicionales “socialmente aceptados”, 
no tiene absolutamente nada que ver 
con el arte teatral. Entonces… ¿es una 
insensatez buscar en una actividad for-
mativa teatral el medio para mejorar las 
habilidades de comunicación verbal?... 
¡No lo creo!...

Los seres humanos somos, de una u otra 
forma, actores. A lo largo de la vida nos 
corresponde desempeñar diferentes ro-
les. Somos, hemos sido, o tal vez seremos 
hijos, hermanos, nietos, abuelos, alum-
nos, maestros, empleados, jefes, amigos, 
parejas sentimentales, esposos, aman-
tes… y la lista de “personajes” que día 
con día interpretamos “en el escenario” 
de nuestras vidas, sigue y sigue…

Por su parte, los actores son personas 
capaces de encarnar diversos persona-
jes arriba de un escenario, revelando al 
público su propuesta creativa en con-
cordancia con las propuestas creativas 
de los otros actores en escena; todo ello 
bajo el liderazgo y la visión del director 
y por supuesto bajo el cobijo artístico de 
un texto que brotó de la creatividad e 
imaginación de un dramaturgo.

Esos tres actos creativos (el del drama-
turgo, el del director y el de los actores 
en escena) se amalgaman en el mensaje 
artístico que cada uno de los integran-

tes del público recibe de forma distinta 
y asimila de forma única. Cuando todos 
esos elementos fluyen armónicamente, 
al finalizar la representación teatral, 
cada uno de los espectadores abandona 
la sala un poco distinto a como entró. 
Al final de la experiencia, debería haber 
una “transformación” en la audiencia. 
De lo contrario, se podría afirmar que 
algo falló en el proceso creativo de “co-
municar un mensaje” al público.

Pareciera entonces que existen un sin-
número de analogías entre el teatro y la 
vida cotidiana. En el arte teatral conver-
gen un texto creado por un dramaturgo, 
una propuesta creativa planteada por 
un director, una suma de interpretacio-
nes artísticas expresadas por cada uno 
de los actores en escena y, ¿por qué no?, 
una “respuesta muda” por parte del pú-
blico. Contrastando, en la vida cotidia-
na el “texto” se va escribiendo al mismo 
tiempo que el “actor” ejecuta y “dirige” 
su “propuesta creativa de vida”, ensam-
blando todo ello con las “propuestas 
creativas de vida” de las personas con 
las que interactúa en sus diversos roles 
o personajes.

En ese sentido, la vida se parece mucho 
al teatro… ¿o tal vez es el teatro el que 
se parece mucho a la vida?... O tal vez… 
¿la vida es una faceta del teatro al mis-
mo tiempo que el teatro es una faceta de 
la vida?... ¿O tal vez ambos son distintas 
apreciaciones de la misma cosa?...

Lo que sí salta a la vista es que un actor 
es en principio “un comunicador”, y la 

La barraca 3.indd   42 12/7/17   01:34



43

comunicación es una habilidad esencial 
en muchos de nuestros roles en la vida 
cotidiana. Es por ello que me he atrevi-
do a “asomarme como lo hace un intru-
so” al mundo teatral, específicamente al 
trabajo actoral, mediante una vivencia 
“en carne propia” dentro de un “entor-
no controlado”.

Hace unos meses encontré, por fin, una 
interesante y retadora opción para satis-
facer mi curiosidad. Un taller dirigido 
a actores que inician su carrera y se en-
cuentran en la búsqueda de mejorar sus 
habilidades en escena. En principio sue-
na interesante y retador, pero… ¡No soy 
actor!... Así que después de varios días 
de reflexión y motivación, me animé a 
contactar a los organizadores del taller 
para explicarles cuáles eran las razones 
e inquietudes que me movían a partici-
par en esa experiencia formativa. ¡Afor-
tunadamente, fui aceptado!

Salir a los 50 años de edad de la llama-
da “zona de confort” para asomarnos 
como intrusos en actividades nuevas no 
es nada sencillo. El sentimiento de ser 
un “pez fuera del agua” no es en prin-
cipio algo agradable. Más aún cuando 
lo hacemos en una actividad que, al 
menos desde fuera, pareciera que está 
reservada para exclusivos miembros de 
una moderna “Sociedad Secreta” en la 
que debe uno cruzar por algunos “ri-
tos de iniciación” para demostrar a los 
integrantes con más experiencia que se 
tienen las competencias y habilidades 
necesarias para ingresar como aprendiz 
a la “Cofradía”. La llamada “brecha 

generacional” puede materializar otra 
barrera… ¿Qué hace un “ñor” querien-
do aprender una actividad que, en ge-
neral, pareciera consagrada para que la 
aprendan personas más jóvenes?... Afor-
tunadamente, así como encontramos 
detractores que hacen su mejor esfuerzo 
para que abandonemos la idea de ex-
perimentar en “carne propia” nuevas y 
emocionantes experiencias, también en-
contramos promotores que nos animan 
a seguir adelante en todo momento, a 
pesar de cualquier adversidad. Estos pa-
trones se observan en un sinnúmero de 
grupos humanos, no son privativos del 
mundo del teatro.

Honestamente, estuve un par de veces 
a punto de “abortar la misión”, inclu-
so antes de asistir a la primera sesión 
la situación me parecía una verdadera 
insensatez. Hoy puedo afirmar que este 
taller resultó ser una experiencia sensa-
cional y ha sido, sin lugar a dudas, una 
vivencia reveladora y emocionante.

Mi acercamiento como “intruso” a esa 
experiencia de formación actoral fue 
todo un reto, incluso desde la primera 
sesión. Recuerdo muy bien el momen-
to inicial en el que el profesor nos pidió 
que nos presentáramos ante el resto del 
grupo respondiendo brevemente a la in-
terrogante… ¿Quién soy?

Por azares del destino me tocó en suerte 
el primer turno. Debo confesar que me 
sentía con la situación dominada, en mi 
experiencia profesional, académica y la-
boral he realizado en un sinnúmero de 

La barraca 3.indd   43 12/7/17   01:34



44

ocasiones una breve presentación de mi 
persona ante diferentes tipos de audien-
cias, eso me inspiró una “falsa confian-
za”. Comencé por mencionar “mis da-
tos generales”: nombre, edad, estudios 
profesionales, estado civil, edad de mi 
hijo, ocupación actual, etcétera. Para 
mi sorpresa, no habían transcurrido ni 
siquiera 30 segundos cuando el profe-
sor me interrumpió intempestivamente 
y me señaló… “¡No te pedí que dijeras 
«qué haces», te pedí que dijeras «quién 
eres»!”.

Fue como recibir un balde de agua he-
lada en la cabeza. En ese momento “me 
quedé mudo”… Mi cabeza comenzó a 
girar en búsqueda de las palabras co-
rrectas para expresar ¡«quién soy»!... Y 
no ¡«qué hago»!... Esa reflexión me ha 
venido acompañando desde entonces. 
La verdad sea dicha, encuentro mucho 
más fácil hablar «de lo que hago», que 
hablar «de lo que soy». A la fecha, no 
tengo una respuesta clara que me satis-
faga plenamente. La seguiré buscando, 
espero algún día encontrarla.

Así como un espectador que acude a 
un teatro a ser testigo de una puesta 
en escena y al finalizar el espectáculo 
abandona la sala “transformado” por 
dentro; así finalicé el taller de forma-
ción actoral… ¡un poco transformado! 
Incluso, algo en mi interior me dice que 
esa metamorfosis debe madurar casi de 
la misma forma en que un buen vino 
madura cuando reposa durante largo 
tiempo en el interior de una barrica. Pa-
reciera como si el paso del tiempo fue-
ra un elemento indispensable para que 
un proceso transformador se asimile en 
nuestros huesos y se vuelva parte de no-
sotros mismos.

¿Logré mejorar mis habilidades de co-
municación verbal después del taller?... 
¡Aún no lo sé!... Percibo algunas eviden-
cias en mi desempeño que me indican 
que sí; sin embargo, estoy convencido de 
que será el tiempo y mis interlocutores 
cotidianos quienes lo confirmen.

Mientras escribía este relato, recibí la invi-

La barraca 3.indd   44 12/7/17   01:34



45

tación para asistir a la segunda parte del ta-
ller… ¿Acepte?... ¡Claro que sí! Después de 
todo, “el intruso” no ha saciado aún su sed. 

Las dos ediciones del taller de teatro al 
que asistí resultaron ser una experiencia 
sensacional. El maestro tiene un estilo 
de enseñanza que me atrevo a llamar 
“disruptivo”; le gusta establecer situa-
ciones aparentemente incómodas con el 
propósito de encender dentro de cada 
uno de los alumnos y dentro del grupo la 
“chispa creativa”. Estoy convencido que 
mi participación en los talleres fue parte 
del “menú” de elementos disruptivos del 
profesor; la presencia de un alumno neó-
fito incomodó a más de uno en el grupo. 
Y, analizando un poco “a distancia”, me 
parece que las grandes enseñanzas que 
me dejó el taller giran en torno a la im-
portancia de los elementos disruptivos 
en nuestra vida.

El llamado status quo puede ser en cier-
to sentido… ¡mortal! “Dormirse en los 
laureles” es una condición que impide 
el crecimiento y bloquea la creatividad. 
Debemos “retarnos a nosotros mismos” 
como parte de nuestra actividad cotidia-
na. Preguntarnos a cada momento ¿por 
qué hago lo que hago y por qué lo hago 
de la forma en que lo hago?... ¿puedo ha-
cer lo que hago de formas diferentes e 
innovadoras?... ¿puedo hacer (o al menos 
intentar hacer) cosas que jamás he hecho 
y que no me atrevería a hacer ni en mis 
sueños más psicodélicos?

Los seres humanos deberíamos tomar 
como ejemplo de vida a las langostas (y 

en general a los crustáceos) que en su 
proceso de crecimiento se comienzan a 
“sentir incómodos” dentro de su rígido 
y estrecho esqueleto externo… ¿Qué 
hacen?... ¡Cambiar!... Poco a poco van 
creando un nuevo esqueleto externo, lle-
gado el momento, abandonan el esquele-
to viejo e incómodo y endurecen su nue-
vo y reluciente esqueleto nuevo, en esta 
última etapa se cuidan con más ahínco 
de sus depredadores naturales, ya que 
se vuelven más vulnerables y por ende 
susceptibles de ser atacados. El proce-
so completo lo repiten una y otra vez… 
hasta que mueren. Para las langostas… 
¡vivir significa cambiar constantemente!

La barraca 3.indd   45 12/7/17   01:34



46

La barraca 3.indd   46 12/7/17   01:34



47

El Teatro para el 
Fin del Mundo

por Uriel García Mendiola

“La vida de los muertos perdura en la memoria de los vivos”
Marco Tulio Cicerón

 Cuando conversamos con Rubén Ortíz para la publicación del número 1 de La Ba-
rraca, explicó que la teatralidad se manifiesta a través de un montón de posibilida-
des y formas; dentro de estas posibilidades, hay un pequeño espacio al que llamamos 

teatro, y dentro de ese pequeño espacio hay una parte diminuta que conocemos como 
puesta en escena; lograr salir de este último modelo de creación al que estamos acos-
tumbrados se vuelve un reto si observamos cómo se maneja usualmente la producción 
en nuestro ámbito artístico. 

La barraca 3.indd   47 12/7/17   01:34



48

Teatro para el Fin del Mundo (TFM), 
que por sí mismos se aleja de ser con-
siderado una compañía de teatro, crea 
una posibilidad: un programa de investi-
gación sobre la intervención y ocupación 
de los espacios que se consideran zona 
de riesgo o han sido escenarios de vio-
lencia y catástrofe. En términos especí-
ficos, es un festival que se realiza desde 
2012 en Tampico, Tamaulipas, en el que 
se disponen espacios para que diversas 
propuestas teatrales, locales y naciona-
les, realicen exploraciones a partir de hi-
pótesis y teorías sobre cómo interactuar 
con un espacio vivo que por sí mismo 
está cargado de memoria. 

Explorando el significado 
del espacio.

‘Me parece indispensable crear un espacio de 
convivencia y confrontación, generar una críti-
ca puntual sobre lo que siguen siendo nuestros 
sistemas asimilados de producción, aún en el 
underground, aún en el hoyo más violento de 
Tamaulipas’. 

Ángel Hernández, fundador de TFM, 
hace hincapié en la personalidad de 
cada lugar para darles el carácter de es-
pacios cargados de memorias, energía, 
sucesos, cualidades específicas e incluso 
riesgos; esto los dota de significaciones 
que no pueden ser pasadas por alto. Una 
de las preocupaciones más recurrentes 
de los organizadores de TFM es que este 
tratamiento sobre los lugares cataloga-
dos -dentro del imaginario colectivo- 
como “zonas de riesgo”, sea encasillado 
como un tratamiento de perversión por 

la fascinación del peligro o una iniciati-
va que pretenda ser “teatro de vanguar-
dia”. También, mencionan que ha sido 
difícil que las personas, aún cercanas a 
la comunidad de TFM, logren convivir 
con esta iniciativa, ya que existe una 
concepción previa al festival respecto al 
contexto de violencia en donde resultaba 
peligroso hablar del crimen organizado 
en recintos públicos y la sociedad estaba 
atemorizada por mitos sobre los grupos 
terroristas.

¿Cómo reinventar ese imaginario para establecer 
un diálogo público con el espectador y que tam-
bién se pueda generar una creación de nuevos te-
rritorios frente a la imposibilidad de que puedan 
volver a ser habitados?

El festival desarrolla un sistema de labo-
ratorio continuo para revisar el contexto 
de violencia y los espacios de abandono 
en el puerto de Tampico, y generar una 
perspectiva nueva y otra posibilidad de 
significación frente a lo que representa 
la ruina o es resultado de un contexto en 
que la comunidad se encuentra en sobre-
vivencia -de forma autónoma- tratando 
de explicarse cuáles son las posibilidades 
de crear vínculos comunitarios de soli-
daridad y resistencia frente a aparatos 
perversos de exterminio. 

Uno de los objetivos de TFM es re-esce-
nificar los espacios públicos con el objeti-
vo de darles de nuevo existencia y hacer 
presente su memoria; y es verdad que, 
dentro de esta búsqueda, se enfrentan a 
una realidad que está fuera de su con-
trol pues intervienen lugares que antes 

La barraca 3.indd   48 12/7/17   01:34



49

funcionaban como casa de seguridad, 
laboratorios para la elaboración de nar-
cóticos y edificios donde han sucedido 
masacres. Sin embargo, lograron esta-
blecer un triángulo de protección en la 
ciudad de Tampico que funciona como 
sede para el Festival. Recalcan que este 
triángulo de espacios está ocupado ile-
galmente y que no cuentan con un per-
miso para habitar esos espacios e inter-
venirlos, pero consideraron importante 
ocuparlos para regresar estos espacios a 
la comunidad. “La Guarda”, “Antígona 
Rebelión” y “Prometeo Emergente” son 
los nombres que se les dio a estos lugares. 
Antiguamente eran el Sindicato de los 
Trabajadores del Rastro Municipal, una 
casa de citas y una casa de seguridad del 
crimen organizado, respectivamente.

¿Cómo se mantiene a salvo TFM?

En el Manual de “Cómo salvar el culo en el Fin 
del Mundo” no hay mucho escrito. Nos hemos 
dado cuenta que somos los grandes idiotas de la 
historia tratando de generar prácticas, defensa 
y estrategias bélicas para intentar que las co-
sas funcionen. Lo que hemos hecho es construir 
alianzas significativas con la gente. Esto no ga-
rantiza ni significa que vayamos a sobrevivir un 
año más ni tampoco se trata de establecer algún 
esquema de heroísmo. 

Durante sus actividades de ocupación 
e intervención, han tenido que dialogar 
con grupos extremistas que poseían estos 
lugares y con otras instancias tanto del go-
bierno como comunitarias para estable-
cer acuerdos y para que comprendieran 
que el manifiesto del proyecto no tiene 

ninguna inclinación política ni moral ha-
cia ningún bando. Ángel hace memoria a 
un acontecimiento que marcó un antes y 
un después de la estructura del proyecto: 
Jefte Olivo, Fernando Landeros y Omar 
Vázquez, tres actores que fueron secues-
trados durante una intervención escénica 
en Ciudad Victoria; desde ese momento 
tuvieron que restablecer sus formas de 
organización y de enfrentar una realidad 
que está por encima de su proyecto. 

Hasta la fecha no tenemos ningún tipo de in-
formación y los sabemos muertos. Hemos hecho 
tres homenajes para decirle al mundo que ellos 
existieron, pero no es nuestro objetivo encum-
brarnos con nuestros héroes anónimos. 

Ángel reconoce que la actividad que 
están realizando no se encumbra sobre 
algún otro movimiento social y que es 
una práctica que fácilmente podría ser 
desplazada. Trabajan con la conscien-
cia de que, al igual que sus compañeros, 
su vida podría ser tomada en cualquier 
momento sin que pase nada. Su labor de 
investigación consiste en una franca ne-
gociación entre el lugar que quieren in-
tervenir, las personas que lo han tomado 
y las prácticas de su manifiesto; es eso lo 
que los ha mantenido con vida. 

Yo no me quiero morir, te lo digo con toda fran-
queza. Buscaremos posibilidades de seguir. El 
riesgo es incluso menor que quedarse callado. 
El riesgo que asumimos nosotros es un riesgo 
necesario que nos da la alternativa de la sobre-
vivencia. Quedarnos callados y tratar de asimi-
lar esto como una realidad inmodificable es lo 
que nos va a dar una situación permanente de 

La barraca 3.indd   49 12/7/17   01:34



50

tragedia. Encontramos esta manera de decirle al 
mundo que existimos.

¿A dónde llegará Teatro 
para el Fin del Mundo?

TFM se cuestiona constantemente sobre 
el futuro del proyecto y sobre el impac-
to y repercusión real que sus interven-
ciones artísticas puedan tener ante un 
cambio social y estructural de la forma 
de asumir estos espacios e incluso sobre 
la manera en que el gobierno interviene 
ante situaciones de extrema emergencia.  
El festival tiene un manifiesto implícito 
definido por todos los colaboradores del 
programa. La conformación del proyec-
to tiene un carácter totalmente contex-
tual, no mediante altruismo ni bene-
ficencia pública, ellos lo nombran una 
confrontación entre los conocidos ima-
ginarios habituales y el poderoso ima-
ginario de las aldeas anónimas donde 
trabajan habitualmente. Aldeas en don-
de también nace el arte. En ese sentido, 
el programa está alimentado de diversas 
variantes artísticas y sociales sin obede-
cer específicamente a una, ni como tra-
bajadores sociales ni como artistas.
Objetivamente, no espera resolverse 
nada ni esperan que la obras que se pre-
senten en estos espacios puedan generar 
alternativas de superación, de entendi-
miento o de resolución frente a la reali-
dad que está operando en cada zona, y 
reconocen que ha sido un proceso difí-
cil que nos iremos explicando conforme 
pase el tiempo. 

¿Cómo el programa, más allá de ser una oferta 

artística teatral, puede operar para la recupe-
ración del espacio? Hay compañías que están 
tratando de indagar otro tipo de caminos, otro 
tipo de necesidades y me parece que esa discri-
minación ayuda en la medida que genera otro 
tipo de diálogos. 

Dentro del mismo festival, también exis-
ten propuestas en las que el objetivo no es 
regresar a la misma estética de violencia, 
sino que -paradójicamente- en lugares 
que cargados de una memoria basada en 
el crimen y en escenarios perversos de te-
rrorismo, hubo manifiestos destinados a 
generar acontecimientos por medio del 
placer y el deseo del encuentro: una cele-
bración de la vida.  Ahí se encuentra una 
búsqueda y hay un esfuerzo por encontrar 
posibilidades de hacer una relectura de la 
violencia y de los escenarios que fueron 
espacio de la catástrofe y la tragedia. Si el 
teatro es un hecho social, TFM se aden-
tra también en lo geográfico para que su 
espacio escénico esté dotado de una vida 
que no se puede negar. 
El programa apuesta por la reinvención 
de imaginarios que han sido alterados 
por la historia, a darle cara a una situa-
ción que obliga a agachar la cabeza y a 
mantener presente aquello que ha sido 
arrebatado de nombre. Sus intervencio-
nes, al igual que los lugares, las personas 
y las aldeas con las que han trabajado, 
son anónimas en tanto que la sociedad no 
se decida a ver de frente la realidad en la 
que están envueltos; quizá en ese momen-
to sus rostros vuelvan a tener existencia. 
Mientras tanto, Teatro para el Fin del 
Mundo seguirá buscando cómo mante-
nerlos con vida.

La barraca 3.indd   50 12/7/17   01:34



51

Tenemos una diferencia entre aquellos que ahora quedan en nuestras memorias y que no tienen voz, que 
la perdieron o que no pueden proclamarse por sí mismos. Nuestra manera de luchar es honrar nuestra 
sobrevivencia y darle nombre, lugar y voz a esos que ya no la tienen.

La barraca 3.indd   51 12/7/17   01:34



52

La barraca 3.indd   52 12/7/17   01:34



53

Conversaciones Imaginarias  
Entre Jorge Dubatti Y  
José Antonio Sánchez:  

 

Teatralidad,  
Transteatralización,  

Ética Y Representación 

 En el año 2015, el investigador José Antonio Sánchez (en los sucesivo JAS) visitó Méxi-
co varias veces, primero para desarrollar un seminario sobre investigación artística 
en la Universidad de Sonora, posteriormente realizó un seminario en la Universidad 

Iberoamericana sobre su último libro, Ética y representación que se publicó en Paso 
de Gato. En otra ocasión ese mismo año, visitó México por una invitación del Cen-
tro de las Artes de San Luis Potosí para impartir un seminario, el que -nos dice- fue 
muy rico por la afluencia de personas de diferentes estados de la República. También, 
en coordinación con Eduardo Bernal visitó Tlalpan, y en Toluca, la Universidad del 
Estado de México. El tema de trabajo fue básicamente sobre la línea del libro Ética y 
Representación.

La barraca 3.indd   53 12/7/17   01:34



54

La Barraca (LB) acordó un afortunado 
encuentro en una cafetería de la colonia 
Roma con este investigador español an-
tes de su partida, en el que se abordaron 
los temas del agotamiento de la repre-
sentación, la pedagogía y algunas distin-
ciones entre la  técnica y la disciplina. 

Por otro lado, el maestro Jorge Duba-
tti (JD) vino a México a participar en 
el XIV Festival Internacional de Tea-
tro Universitario de la UNAM, donde 
también ofreció una conferencia acer-
ca de su libro El teatro de los muertos 
(publicado en México por Libros de 
Godot). El filósofo de teatro nos re-
cibió en una sala de conferencias del 
hotel donde se hospedaba, y tuvimos 
una charla sobre el escenario teatral 
argentino y la transteatralización. 

La Barraca no pudo charlar con ambos 
al mismo tiempo porque no coincidie-
ron en sus estancias en México. Ellos en 
efecto nunca hablaron con nosotros de 
manera simultánea. Las entrevistas se 
realizaron por separado y ellos aún no 
saben que los pondremos a conversar a 
continuación. Ésta es una  conversación 
imaginaria que La Barraca ha creado 
con material de dichas entrevistas, con 
el objetivo de exponer la perspectiva 
de ambos investigadores al respecto de 
diversos temas.  Así que, si bien es una 
charla inventada, no deja de ser una 
charla de la cual se podrán sacar muy 
enriquecedoras conclusiones. Lo dicho 
textualmente por ellos aparece en itáli-
cas y lo agregado por LB para simular 
esta conversación aparece sin cambios. 

JD: Hola José. Mucho gusto.
 
JAS: Hola, Jorge. ¿Cómo has estado?
JD: Bien, gracias. José, ¿Empezamos?
 
JAS: Jorge, tengo entendido que los de 
La Barraca sugieren que hablemos de 
teatralidad y teatro, pero considero que 
podemos comenzar definiendo breve-
mente ambos términos, ¿qué opinas?
 
JD: Pues hay que tener en cuenta tres cosas: 
que la palabra teatro no se puede pensar ais-
lada. Yo no la puedo pensar como en el pasa-
do, como una de las bellas artes, o un género 
específico literario, que después tendría una 
zona performativa, sino que nosotros tenemos 
que pensar el teatro como un tronco común que 
viene de la llamada teatralidad, entendiendo la 
teatralidad como un atributo antropológico. La 
teatralidad es la capacidad humana de organi-
zar la mirada del otro, reconstruir la mirada 
del otro. Eso es algo inseparable del origen mis-
mo del hombre. Es decir, no podemos pensar en 
el hombre sin teatralidad. La teatralidad es el 
fundamento del orden social. Entonces, si uno 
reconsidera el teatro como una forma de la tea-
tralidad, podemos decir que el teatro sería un 
uso tardío de esa teatralidad.
 
JAS: Vale, colega. ¿Qué sería el teatro, 
cuál la especificidad de la transteatrali-
zación como tú la defines y qué la distin-
gue de la teatralidad?
 
JD: El teatro sería, José, de ese gran atributo 
humano, un acontecimiento particular en donde 
nos reunimos y empezamos, uno de nosotros, a 
producir con su cuerpo una construcción -que es 

La barraca 3.indd   54 12/7/17   01:34



55

lo que Aristóteles llama la poiesis- y otros em-
piezan a ser espectadores; y de ese acontecimien-
to empieza a generarse una zona de experiencia. 
Hay una regla fundamental en el teatro y es 
que todo se transforma en poiesis. Por lo tanto, 
nosotros tendríamos dos grandes posibilidades: 
una sería la de contrastar el teatro con la trans-
teatralización, en la que se usa una convención, 
pero sin que se vea que se está usando: ningún 
político quiere que nos demos cuenta que está 
actuando. La otra posibilidad es el teatro en el 
que, por el contrario, se muestra claramente que 
se usa como convención. Entonces ahí hay una 
relación de trabajo de oposición.
 
Ahora, la gran paradoja de los últimos años, so-
bre todo por el desarrollo mediático, es que se da 
una suerte de camino invertido; la teatralidad 
va al teatro para sostener un dominio mayor de 
la realidad, o sea, del control de la mirada del 
otro, de la organización de la mirada del otro. 
Se da un fenómeno interesante porque no es que 
el teatro vendría de la teatralidad, sino que la 
teatralidad vendría del teatro. Observen a los 
políticos, por ejemplo. Hay una vuelta de tuerca 
muy interesante que es la transteatralización.
 
JAS: Vale, en contraste con la teatrali-
dad como la entiende Cornago, pues ahí 
se evidencia el engaño, pero es impor-
tante ver también las diferentes posturas 
al respecto del término tanto en Espa-
ña como en América latina. Pero este 
desplazamiento del que hablas donde 
se oculta el teatro ¿es la transteatraliza-
ción?
 
 
JD: Yo le llamo transteatralización a esa gran 
paradoja que es que la gran teatralidad social 

vaya al teatro para adquirir herramientas para 
dominar mejor la teatralidad. Esto es lógico 
porque la teatralidad es el fundamento del orden 
social, del mercado y del poder. Quien controla 
la teatralidad, es decir, la organización de la 
mirada del otro, controla la política, el merca-
do. Entonces le llamamos transteatralización a 
esa paradójica vuelta de tuerca por la cual la 
teatralidad en vez de ser la generadora del teatro 
va al teatro para producir el fenómeno de trans-
teatralización.
JAS: ¿Pero, Jorge, cómo percibe el pú-
blico el fenómeno de la transteatraliza-
ción? ¿cómo terminar de distinguir estos 
tres conceptos, que parecieran tener su 
origen en el teatro mismo?
 
JD: Hay gente que considera que el teatro 
murió; que se transformó en cine, después en 
televisión, y después en vídeo y en Internet. En-
tonces, te das cuenta que no hay conciencia de 
que el teatro, o mejor dicho, la teatralidad, lo 
que el teatro conoce tanto, es el fundamento del 
orden social. Ahora, en otras personas sí hay 
conciencia de esto. Por ejemplo, cualquier per-
sona que observa la contradicción entre el actuar 
del político y la realidad se da cuenta de que 
está actuando. Las respuestas y las formas de 
relacionarse frente a este fenómeno pueden ser 
distintas. Estará quien te diga -¿para qué voy a 
ir al teatro si ya todo es teatro?- Y uno le puede 
decir a ese tipo -el teatro está instalando una 
metáfora, un mundo paralelo. No todo es teatro. 
Te acepto que digas que todo es transteatraliza-
ción o teatralidad, pero no todo el mundo hace 
teatro porque no en todo hay poesía-. Creo que 
los espectadores contemporáneos han desarro-
llado competencias donde juega muchísimo lo 
que podríamos llamar la discriminación onto-
lógica, es decir, están todo el tiempo observan-

La barraca 3.indd   55 12/7/17   01:34



56

do las tensiones entre realidad y ficción, entre 
verdad y mentira, y pues la única manera de 
darse cuenta de todo esto es indagando el mundo 
ontológicamente, es decir, preguntándose por el 
ser del mundo. El teatro no trabaja con la idea 
de verdad y la idea de mentira sino con la idea 
de metáfora, con la idea de poesía. El teatro te 
transporta o muda a otro espacio, a otra catego-
ría ontológica.
 
JAS: Entonces estamos hablando de va-
rios fenómenos… en un nivel filosófico. 
Pues esa es tu especialidad (risas).
 
JD: Definitivamente. Un filósofo del teatro tie-
ne que conocer los fenómenos de la teatralidad, 
los fenómenos del teatro y los fenómenos de la 
transteatralización. Hay que ser consciente de 
los tres y luego observar cómo el teatro se hace 
cargo de sus tres elementos.
 
JAS: Frente a este fenómeno de la trans-
teatralización, Jorge, ¿cómo responden 
los creadores del teatro y actores para 
demarcar sus discursos, sus teatros, o 
enunciarse fuera de la mediatización?
 
JD: La transteatralización está por todas par-
tes, pero también está la resistencia. El teatro 
independiente es uno de esos lugares donde uno 
resiste contra la transteatralización porque es 
un espacio de experimentación. Es un espacio 
de investigación, de creatividad, y de producción 
del pensamiento. La posibilidad de experimen-
tación y de investigación dentro del teatro inde-
pendiente implica desmontar la transteatraliza-
ción. Pero uno nunca deja de estar dentro de la 
transteatralización, porque es un rasgo de épo-
ca. Por eso es algo de lo que nosotros no podemos 
hablar como algo que les pasa sólo a ellos; nos 

pasa a todos. Y cada vez más cuanto más mi-
ramos la televisión, cuánto más uno se conecta 
con personas transteatralizadas. Cuanto más 
vives socialmente, más adquieres los saberes de 
la transteatralización.
 
Hablé tanto que ya se me resecó la boca, 
voy a pedir un agua mineral, y me pla-
ticas de “Ética y representación” que 
presentaste en el MUAC, yo estoy es-
perando que me llegue a Buenos Aires 
el ejemplar que pedí en línea a Paso de 
Gato, y ya lo firmarás cuando nos en-
contremos allá. 
 
JAS: Claro, Jorge, te cuento que uno de los 
ejes del libro es someter a crítica el agotamiento 
de la representación, la crisis de la represen-
tación, y qué conceptos y prácticas representa-
cionales son las que pudieron ser cuestionadas 
hace unos años y ahora pueden ser recuperadas. 
Por una parte, me interesaba el punto de vista 
escénico, reivindicar la representación escénica 
como un medio que sigue teniendo vigencia; es 
decir que la acción política o las prácticas de 
presencia no tienen por qué ser contradictorias 
con el mantenimiento de formas de representa-
ción escénica, incluso tradicionales, porque al 
final lo que importa es la eficacia discursiva o 
la eficacia política que se puede plantear en un 
contexto determinado de enunciación.
 
JD: Coincido con que sigue teniendo 
vigencia, y relaciono esto último con lo 
que te platicaba: que la investigación, la 
creatividad, y la producción del pensa-
miento en el teatro son cualidades vin-
culantes.

JAS: Sin duda. En el seminario hemos visto 

La barraca 3.indd   56 12/7/17   01:34



57

algunos casos de artistas que siguen trabajando 
con prácticas de representación que pueden se-
guir vehiculando discursos políticos o discurso 
crítico. Y por otra parte, en términos de lo que 
entendemos por representación política –tam-
bién sometido a crítica muy fuerte tanto en Es-
paña como en México en la última década– y 
sin embargo, en España al menos, estamos en 
un momento en el cual los movimientos sociales, 
los movimientos de resistencia que durante años 
han trabajado más bien en la crítica institu-
cional y precisamente en confrontación con las 
instituciones, han encontrado la vía de construir 
herramientas o instrumentos de acción política 
que pasan por la representación como la única 
vía posible, tal como está articulado el sistema 
actual, de poder intervenir para producir cam-
bios.

Es decir, hay muchos artistas que trabajan con 
la representación sin que eso entre en conflicto 
con la idea de que estar representando es renun-
ciar a la experiencia o estar representando es 
renunciar a la sinceridad. Se puede representar 
siendo consciente de que la representación es un 
instrumento y que por tanto incluye un elemento 
de ficción, pero sabiendo que esa ficción puede 
ser productiva si está al servicio de un discurso 
poético o de un discurso político. Ese es uno de 
los ejes del libro y de los temas que hemos estado 
trabajando en los seminarios.

Esa idea que prácticamente planteaba una an-
tinomia entre la acción directa, por una parte 
en términos políticos o la presencia en términos 
escénicos, y los modos de representación –sea la 
representación dramática o la representación 
política– ya no se ve como tal. Hay formas de 
entender la representación, por una parte, en 
términos políticos, como instrumento (no como 

absoluto, algo que otorga privilegios y por tanto 
da lugar a corrupciones) y por otra parte, en tér-
minos escénicos, igualmente como instrumento y 
como ámbito de experiencia.
 

Aquí, La Barraca pidió la palabra 
para interrumpir la charla y le 
preguntó a Jorge Dubatti los de-
talles alrededor de la filosofía del 
teatro, cuyos tomos I, II y III es-
tán en la biblioteca central. (Pero 
nadie dijo que los había visto ahí, 
por no pasar por la vergüenza de 
decir que no los habían leído) Y 
todos tomaron notas.
 

JD: La filosofía del teatro, que es una discipli-
na que venimos desarrollando en la Universidad 

La barraca 3.indd   57 12/7/17   01:34



58

de Buenos Aires, desde hace unos 20 años [...], 
trata de preguntarle al teatro las preguntas bá-
sicas de la filosofía. Hay tres grandes preguntas 
básicas de la filosofía: la pregunta ontológica, 
la pregunta gnoseológica y la pregunta ética.

Entonces, la primera pregunta sería ¿qué es el 
teatro? ¿qué está en el teatro? ¿qué acontece en 
tanto teatro? ¿qué existe en tanto teatro?

La segunda rama es la noción gnoseológica, la 
que pregunta por el conocimiento ¿cómo conoce-
mos el teatro, cómo reconocemos al teatro?  Es 
una gran pregunta porque tiene que ver con el 
fundamento de la ciencia, las carreras, las uni-
versidades, las academias. Ahí entra la episte-
mología teatral porque ahí entra la pregunta por 
¿cómo conocemos? Por ejemplo, ¿la semiótica 
conoce al igual que la antropología o la filo-
sofía? Y la tercer pregunta tiene que ver con la 
ética, y ya nos estamos preguntando por la vida. 
Entra la axiología, el tema de ¿Esto es un buen 
teatro, es mal teatro? ¿Es este un teatro prove-
choso, es el teatro que toca hacer para mi época? 
¿Qué conductas tiene que tener un actor? ¿Cómo 
se relaciona un actor con las instituciones? Ahí 
entramos en los problemas más acuciantes que 
vivimos todo el tiempo ¿Cómo se relacionan un 
actor con la política? Éstas son las tres grandes 
ramas de la filosofía del teatro.
 
JAS: Ahí se pone en evidencia que no 
hay contradicción entre la reflexión y la 
acción. Creo que cuando la teoría es buena 
teoría y la práctica es buena práctica el diálogo 
se produce de manera espontánea. Podemos 
distinguir los terrenos de la técnica y la 
disciplina en los ámbitos formativos y 
creativos, pero los conceptos de teoría 
y práctica son inseparables dentro de la 

práctica contemporánea, vienen de la 
misma cuestión.
 
JD: Claro, José. Estoy muy de acuerdo 
con eso.
 
JAS: Sí, Jorge, pues, la buena teoría es un 
ejercicio de pensamiento o de escritura que parte 
de una implicación con el hacer y con la acción, 
y por tanto, si la teoría es buena teoría es una 
práctica en la medida que plantea una relación 
con las problemáticas o con los haceres que en 
ese momento se plantean como necesarios desde 
el punto de vista social, político, discursivo, etc. 
Y la práctica, cuando es una buena práctica 
siempre contiene un discurso y por tanto siem-
pre contiene conceptos, problemas y preguntas. 
A ese nivel no hay contradicción. Lo que se 
ha producido en los últimos años es una cons-
ciencia de que es posible plantear una práctica 
teórica. Eso ha dado lugar a confluencias que 
han transformado la escritura y han transfor-
mado las prácticas. Las prácticas conceptuales 
en un sentido muy amplio son resultado de esa 
confluencia de discursos que tradicionalmente 
se formalizaban más bien en el ámbito de la 
escritura y del pensamiento filosófico o científi-
co, y por otra parte hay un trabajo de escritura 
teórica que por la proximidad con las prácticas 
del hacer ha ido desarrollando nuevos modos de 
escritura, modos de escritura performativa.
JD: Claro. Oye, doctor, ¿quieres un 
café?

JAS: Sí, gracias, doctor.

JD: ¿Con azúcar o sin azúcar?

JAS: Con una cucharada, por favor. 
¿En qué estaba?

La barraca 3.indd   58 12/7/17   01:34



59

JD: en el desarrollo de nuevos modos de 
escrituras…

JAS: Claro… (pausa)... también, como con-
secuencia de lo que ha sido la crítica feminista 
o las críticas coloniales, que han introducido 
muchos modos de escritura que implican la sub-
jetividad, el posicionamiento, la situación del 
autor o de la figura del crítico, académico, etc. 
han dado lugar a formas de escritura donde se 
introducen dimensiones poéticas o dimensiones 
subjetivas, dimensiones de implicación política 
que habitualmente estaban excluidas o prohibi-
das en lo que era el discurso académico tradi-
cional y que ahora no solo son productivas sino 
que son necesarias.

JD: Es cierto, pues está el ejemplo tam-
bién de la recepción de teatro en Buenos 
Aires: la crítica.  “Hoy, con los nuevos medios 
digitales, si vos querés ser crítico, con tener la vo-
luntad de serlo, lo sos. Porque te abrís un buen 
blog, una buena página, tenés todas las herra-
mientas tecnológicas para investigar, crear, hacer 
links, hacer entrevistas digitales, colgar tu voz, 
dibujar. Los más jóvenes hacen crítica teatral con 
formato de historieta, o crítica teatral con forma-
to televisivo.” (http://revistalevadura.
mx/2016/08/21/los-nuevos-terri-
torios-la-critica-teatral-entrevis-
ta-a-jorge-dubatti/ párrafo 4, con-
sultado diciembre 2016)

JAS: Creo que esto da lugar a que se pue-
dan plantear colaboraciones con modalidades 
distintas que antes no se podían plantear por-
que el profesor llegaba y hacía su conferencia, 
o el artista llegaba y hacía su pieza; ahora se 
pueden producir otro modo de colaboraciones y 

otro modo de diálogos que son muy enriquece-
dores. Que también tiene sus degradaciones y 
sus perversiones: del mismo modo que la teoría 
se podía degradar en academicismo, también 
esta confluencia de la teoría y la práctica puede 
dar lugar a muchas barbaridades y a muchas 
modas y tonterías (y definitivamente se dan 
cuando se confunde el hacer con un hacer por 
hacer). Pero bueno, las degradaciones siempre 
son inevitables y no niegan la productividad y 
la riqueza de estos nuevos modos de práctica.

JD: Sí, el famoso hacer por hacer, pero 
Jorge, por ejemplo, hay una frase que dice 
Ricardo Bartís acerca del oficio del actor, una 
pregunta que el actor tiene que hacerse 
todo el tiempo: ¿yo debajo del escenario qué 
soy? El actor que no actúa no es actor. Hay 
que producir condiciones de trabajo. Porque el 
actor existe en la medida en que genera espacios, 
acontecimiento poético. Por lo tanto, el actor 
tendría que preocuparse no sólo por hacer obras 
o que le paguen, o que lo llamen, sino también 
por gestionar e institucionalizar condiciones que 
le permitan estar el mayor tiempo posible gene-
rando un nuevo acontecimiento.

La transteatralización, hasta puede ser una 
fuente de trabajo para el actor no sé si muy 
recomendable pero de hecho es una fuente de 
trabajo. En cuanto al actor, yo creo que él pue-
de ser intuitivo y no tener conciencia de lo que 
está haciendo. Pero me parece que un actor que 
piensa puede ganar muchos secretos, observacio-
nes y sobre todo, herramientas de creación. Por 
ejemplo, un actor que es consciente de que en la 
realidad de la sociedad se actúa, también busca 
diferenciarse de esa realidad. La gran pregunta 
sería ¿cómo establecer una fricción con esa rea-
lidad? Es decir, creo que ahí hay todo un campo 

La barraca 3.indd   59 12/7/17   01:34



60

que se abre que es el campo del pensamiento y la 
reflexión, del conocimiento. Yo creo que un actor 
tiene tres grandes saberes. Además del saber ha-
cer y el saber ser, tiene el saber teórico; lo vemos 
en Stanislavski, Artaud, Yoshi Oida. Yo te 
preguntaría a ti, José, ¿Tú qué crees que 
forma al trabajo actoral y a la formación 
profesional?
 
JAS: … Inscribirse en una cadena de pregun-
tas o una cadena de problemáticas y ser cons-
ciente de esas cadenas, y ser capaz de responder 
o ser capaz de percibir las sutilezas con las que 
se responde y se han respondido esas preguntas: 
Eso sería para mí la disciplina.

Respecto a la formación profesional, en térmi-
nos de licenciatura, ahí es donde se plantean 
elecciones muy difíciles. A no ser que haya una 
orientación ideológica en una escuela o facul-
tad, acuerdos entre los profesores o los docentes 
implicados en esa escuela, siempre se corre el 
riesgo de una formación muy fragmentada, que 
a veces es la única opción.

En el campo de las artes visuales, la disciplina, 
más que un trabajo de especialización técnica 
(óleo o dibujo tradicional, por ejemplo), se de-
sarrolla como una comprensión profunda de los 
lenguajes y de las tradiciones que han funcio-
nado en este ámbito, por lo menos en los últimos 
cincuenta años. La formación artística debe ser 
una formación basada en la práctica que in-
cluya toda esa parte teórica, histórica y crítica.

JD: Pero, ¿qué sucede con la técnica?

JAS: Es una buena pregunta, Jorge. 
Pues, por ejemplo, las artes visuales, en los 
últimos cincuenta años, se sitúan en la tradición 

del arte conceptual, donde cada artista emplea 
técnicas muy diferentes: unos hacen arte con el 
cuerpo, otros hacen instalación, otros hacen un 
arte inmaterial, arte postal o arte discursivo 
donde solamente se emplean palabras o todo es 
texto. En cada uno de esos casos la técnica es 
diferente. Incluso hay artistas que tienen que 
recurrir a técnicas diferentes en cada una de sus 
propuestas y otros que pueden estar combinan-
do formatos tradicionales, es decir, que pueden 
seguir pintando cuadros al mismo tiempo que 
hacen videos, al mismo tiempo que hacen arte 
de acción. Cada una de esas dimensiones de su 
trabajo requiere una técnica específica, pero hay 
una disciplina que está asociada a la tradición 
del arte conceptual[2] y que ya no tiene que ver 
tanto con la técnica material o con la técnica 
inmaterial, en caso de que se trabaje con pala-
bras, discursos o imágenes mentales, sino que 
tiene que ver más bien con inscribirse en una 
serie de problemáticas que se han ido plantean-
do a lo largo de la historia reciente por parte 
de esos artistas y de aquellos que componen el 
aparato crítico que los acompaña construyendo 
esta tendencia.

JD: ¿Y cómo se observa ese fenómeno 
en el arte que investigas?

JAS: Ha sido distinto en los ámbitos de artes 
visuales y artes escénicas. Lo que por un lado 
fue la eclosión o ruptura que se produjo con el 
arte conceptual en el ámbito de las artes visua-
les, a partir de los años sesenta, en el ámbito 
de las artes escénicas, ocurrió que los grandes 
maestros y maestras del siglo XX, cada cual, 
inventó su técnica o técnica/lenguaje, tanto en 
el ámbito de la danza como en el ámbito de 
las artes escénicas. (Grotowski, Martha Gra-
ham, Merce Cunningham, en este último caso 

La barraca 3.indd   60 12/7/17   01:34



61

más un lenguaje). Llegó un momento en el que 
para trabajar con Tadeusz Kantor o con Ariane 
Mnouchkine, tenías que adaptarte o aprender 
una técnica específica y te convertías en un actor 
o un bailarín de ese artista.

Sin embargo, en el programa de la creación 
contemporánea, los artistas plantean discursos 
donde puede haber distintas técnicas o ninguna. 
Hay trabajos donde conviven actores o bailari-
nes profesionales con no profesionales, se trata 
más bien de encontrar un espacio de diálogo, un 
espacio de comunicación en el que sea posible 
estar, independientemente de la técnica.

JD: … El enfoque se coloca en el apa-
rato discursivo y en la interacción e in-
tervención más que en la especialización 
técnica, aunque claro, eso varía según 
los artistas.  ¿Y qué sucede con aquellas 
prácticas que prescinden de la técnica? 
Cuando los procesos de conceptualiza-
ción se adueñan de la representación, 
¿podemos hablar de una no-técnica? 
Estas dudas pueden surgir así como las 
inevitables categorizaciones entre artis-
ta, artesano, perfeccionamiento técnico, 
etc.

JAS: Al respecto del trabajo conceptual y el 
alejamiento o rompimiento con la técnica, re-
cuerdo el trabajo de Jerome Bel, que es una de 
las grandes figuras de la danza conceptual, sin 
embargo, su trabajo vuelve a cosas muy básicas 
que tienen que ver con el uso del espacio, con 
el uso de la iluminación, el movimiento de los 
cuerpos y de La Ribot, como dos casos en que 
hay una ruptura con la formación técnica del 
ballet clásico y la danza contemporánea, donde 
esa formación técnica les produce una relación 

especial con la disciplina: la formación técnica 
entendida como un modo de acceso a la disci-
plina y no como una formación técnica per se. 
Es importante que exista un conocimiento muy 
fuerte del dispositivo escénico, que también es 
técnica en cierto modo o que es un virtuosismo 
de otro tipo.

Richard Sennett, en el libro “El artesano,” rei-
vindica ésta figura que tiene que ver no tanto con 
el virtuosismo, con la maestría, y por tanto con 
la anulación intelectual en un trabajo manual, 
sino con el compromiso, con el trabajo bien he-
cho. Si pensamos en el artesano más bien como 
alguien que está comprometido con la calidad 
de su oficio, entonces aparece una dimensión 
positiva del artesano que puede ser muy valora-
ble respecto a artistas o supuestos artistas que 
desprecian la técnica, y al despreciar la técnica, 

La barraca 3.indd   61 12/7/17   01:34



62

también dejan de comprometerse con el oficio o 
con el trabajo bien hecho.

En la categoría de disciplina uno aprende a 
respetar el oficio en el sentido muy amplio, y a 
aceptar que cuando se es artista escénico, artista 
visual, escritor o cineasta, hay una tradición de 
preguntas que se han hecho y de respuestas que 
se han dado, de errores que se han cometido y de 
hallazgos que se han descubierto que uno tiene 
que conocer. Ahí hay una relación de respeto y 
tradición, de respeto al oficio o a la disciplina 
que tendría que ver con la posibilidad de ser 
capaz de reconocer la complejidad de todas esas 
problemáticas que se han planteado a lo largo 
de la historia, y al mismo tiempo, la suficiente 
fortaleza como para traicionar, romper o sub-
vertir, revolucionar, etc. desde ese respeto a la 
disciplina, que no es respeto a la técnica.

 
En este preciso momento, la com-
pañera que estaba grabando el 
audio con el celular, se levantó 
al baño, ¡y se lo llevó! Otro com-
pañero recibió una llamada, y 
los otros dos se distrajeron en un 
malentendido de quién estaba lle-
vando el apunte, pues vieron sus 
libretas entre sí y parecía que aun-
que la plática ya llevaba más de 
una hora, apenas llevara 20 minu-
tos. En una libreta sólo aparecía 
la palabra disciplina en mayúscu-
las, y la fecha hasta arriba; y en 
la otra, un dibujo impresionante 
hecho con pluma. Cuando todos 
retomamos la conversación, Jorge 
Dubatti hablaba del teatro inde-
pendiente en Argentina, mientras 
José Antonio Sánchez lo escucha-

ba y tomaba eventualmente silen-
ciosos sorbos de café.
 

JD: El movimiento comenzó porque en 
el año 1930, en Argentina, aparece lo que se 
llama teatro independiente que, como su nom-
bre lo indica, es una nueva forma de producción 
que aparece gracias a un maestro que se llama 
Leónidas Barleta, y que justamente es indepen-
diente del Estado, del comercio, de la vedette, y 
la gran figura del primer actor. Un teatro que no 
depende del dinero, que no depende de la taqui-
lla. Esto es muy importante porque quiere decir 
que va a poder entrar cualquiera. No tendrá que 
pagar, pero además va a ser muy importante 
la independencia del dinero porque no vamos a 
tener un empresario que nos diga lo que tenemos 
que hacer. Por otro lado, independencia del Es-
tado, es decir, es muy importante pensar que el 
teatro independiente aparece en un contexto muy 
fascista  ̶ en el año de 1930  ̶  que es el año 
del primer golpe militar en Argentina. Además, 
manejada por una derecha oligárquica donde el 
pueblo casi no tenía representación todavía. Y 
por último, independencia de las grandes ac-
tores ¿qué quiere decir? Que no va haber más 
estructuras piramidales: primera actriz, segun-
da actriz y debajo los que acompañan proletari-
zados por la primera estrella. Entonces, vamos 
a trabajar una estructura de horizontalidad. 
Vamos a hacer todos iguales. Vamos a laborar 
en cooperativa. Fundamentalmente antes del 
teatro independiente había un teatro comercial 
de empresarios y un teatro de grandes figuras, 
de capo cómico.
 
Preserva ciertos rasgos de esa idea de indepen-
dencia y otros no, por ejemplo, los actores de los 
grupos independientes pueden trabajar en todos 
los circuitos; pueden estar en varios grupos, pue-

La barraca 3.indd   62 12/7/17   01:34



63

den recibir subsidios del estado. Me parece que 
aparece una forma más dinámica, menos dog-
mática, y mucho más integrada a la realidad, 
que tiene una potencia muy grande.  Por eso 
el concepto de independencia, es más bien de 
un teatro que preserva su libertad ideológica, 
política y estética, pero que puede asociarse al 
Estado, a la colaboración de un mecenas, al 
subsidio de un producto, etc.
 
JAS: Entonces no hay un solo teatro in-
dependiente…
 
JD: No hay uno solo; hay varios. Tienes un 
teatro más dogmático, por ejemplo, mucho más 
radicalizado en términos independientes como 
el de Ricardo Bartís, que te dice  «si vos quieres 
hacer un espectáculo conmigo, vamos ensayar 
dos años y no vas a cobrar un peso. Vamos a 
trabajar horizontalmente. No vamos a relacio-
narnos con el estado. Nosotros vamos a traba-
jar de manera radicalmente independiente» Del 
otro lado tienes un tipo como Veronese que tiene 
su sala independiente en su casa y a la vez tra-
baja en el teatro comercial y en el independiente. 
En el teatro oficial no tiene ningún problema 
y paralelamente los que están en la posición 
radicalizada lo cuestionan; dicen «está pen-
sando sólo en el dinero» Y él dice «no, no estoy 
pensando sólo en el dinero, pero estoy haciendo 
distintas formas de teatro y uso la plata que me 
da el teatro comercial para hacer teatro indepen-
diente» Es decir, las formas son variadas. El 
tema es que podríamos reconocer una zona más 
contracultural, más antisistémica, que sería la 
zona más radicalizada, y otra zona mucho más 
integrada a los otros circuitos. Lo importante en 
estos casos es no pretender que todo el mundo 
haga lo mismo. En otra época se pretendió eso: 
generalizar o generar una estructura binaria. 

Pero el funcionamiento del mundo ya no es así. 
El canon de multiplicidad, esta idea del Big 
Bang, del gran estallido, no solamente lo que 
antes era una unidad se dividió en mil pedazos, 
si no que esos pedazos se siguen reproduciendo 
y se siguen ampliando. Vivimos en campos tea-
trales cada vez más grandes.
 
Entonces, creo que no hay un público, sino 
que hay públicos. Yo a eso lo llamo concepcio-
nes ¿qué serían las concepciones? Estructuras 
de subjetividad. Formas de entender el mun-
do en  relación con el teatro. Y realmente no 
hay una sola. Hay un montón conviviendo. Por 
eso es tan difícil hacer una historia del teatro 
ahora, porque primero, ¿a quién elijo como re-
presentativo? ¿cuál es el representativo de esta 
época? Por eso yo hablo de una nueva época. 
Realmente estamos ante un canon imposible. Yo 
no puedo saber qué va a pensar un espectador 
porque estamos ante situaciones muy complejas 
en las formas de producción, en la construcción 
de concepciones, en las subjetividades que se re-
lacionan a través de la red del campo teatral.
 
Yo pienso que cuanto más vaya avanzando la 
globalización, que es una unidad monolítica 
que cumple una función única, más va existir 
lo que es la respuesta de la multiplicidad. La 
globalización es un mercado mundial. El teatro 
es todo lo contrario.
 
El teatro es localización, multiplicidad. El tea-
tro funcionaría como territorio de subjetividad 
alternativa a la globalización, a la homogenei-
zación. Entonces, para mí, la aberración epis-
temológica sería tratar de homogeneizar. Por 
ejemplo, inventando una línea o una sola forma 
de hacer teatro. Por eso hay palabras claves en 
esta época. Una palabra es multiplicidad; otra, 

La barraca 3.indd   63 12/7/17   01:34



64

Big Bang; otra, estallido molecular. Otra pa-
labra es lo micro, otra palabra fundamental es 
canon imposible. Otra, que creo fundamental, 
es modelo relacional. Las cosas ya no son en-
tidades autosuficientes, sino que lo que hay son 
relaciones entre una red de conexiones molecula-
res, por decirlo así.
 
Bueno, todo eso se cierra con una palabra que 
es complejidad. Vivimos en un mundo muy 
complejo, tremendamente complejo. Cada cual 
ve lo que hace dentro de esa complejidad. Lo 
importante es que te da grandes posibilidades 
creativas a diferencia de los viejos modelos de 
autoridad. Bueno, es una conquista de la di-
versidad. El secreto está en la convivencia, en 
esta idea de aprender a vivir juntos, que yo creo 
que, en ese sentido, el teatro es un gran modelo 
político contra la globalización porque la globa-
lización no quiere que vivamos juntos.

JAS: El concepto clave para nosotros es la cola-
boración, más que hablar de pedagogía en tér-
minos de un discurso unidireccional o dirigido 
desde docentes a estudiantes, lo que intentamos 
es crear espacios colaborativos mediante semi-
narios y laboratorios donde se debate y se plan-
teen temas y marcos de trabajo, y se ofrezcan he-
rramientas creativas que puedan ser utilizadas 
por los participantes de muy distintas maneras.

Mi experiencia pedagógica se da a nivel posgra-
do. Imparto docencia en una facultad de artes 
visuales, donde lo más importante es generar 
contextos de investigación. Lo que nosotros 
planteamos en el master en “Práctica escéni-
ca y cultura visual”, en Madrid, no es tanto 
itinerarios cerrados con un programa docente 
específico, sino más bien contextos de debate o 
de investigación que permiten el desarrollo de 

investigaciones individuales o de investigaciones 
colectivas. Nos parece muy importante el fomen-
tar el trabajo colaborativo. Quizá en el ámbito 
de las artes escénicas está más asumido el hecho 
de que el trabajo escénico requiere la colabora-
ción; en el ámbito de las artes visuales se tiende 
a un trabajo mucho más individualizado.

JD: Claro, José. Ahora, ¿estas formas 
de producir de manera más colaborati-
va son resultado de determinadas con-
diciones políticas o propician nuevas 
condiciones políticas? En la ruptura de 
jerarquías, ¿qué condiciona a qué?

JAS: Creo que es un proceso simultáneo. Hay 
un pensamiento político y social. Hay formas 
de democracia real o democracia radical, en 
el ámbito social y político, que se diferencian 
de las propuestas anarquistas en la medida en 
que piensan lo equitativo sin prescindir de los 
modos de representación. Al mismo tiempo que 
se producen esas tendencias de democracia real, 
de democracia radical, es inevitable que en el 
ámbito académico o en ámbito de la creación se 
piense simultáneamente: -Tal vez, sea la época 
que nos toca vivir, donde la prácticas artísticas 
o las prácticas inclusivas van de algún modo 
construyendo modelos o metaforizando aquello 
que en el ámbito del pensamiento político se está 
produciendo a nivel discursivo, pero todavía no 
a nivel concreto- Entonces no se trata de que el 
arte vaya por delante sino que para el arte es 
más fácil realizarlo porque lo puede realizar a 
pequeña escala. En un discurso teórico es más 
fácil realizarlo porque sólo tienes que escribir, 
mientras que en el ámbito político hay que ven-
cer muchas resistencias, a veces muy duras. Yo 
creo que estamos en un mismo lugar y que efec-
tivamente de lo que se trata es de ir creando esos 

La barraca 3.indd   64 12/7/17   01:34



65

modelos no jerárquicos en distintos modelos de 
experiencia.

En los últimos años, como consecuencia de una 
formación mayoritariamente conceptual, tam-
bién en el ámbito de las artes escénicas, hay 
una tendencia muy fuerte hacia el trabajo indi-
vidual, que es lo que nosotros intentamos com-
batir, no de manera agresiva, sino propiciando 
espacios de encuentro y colaboración.
 
JD: Me dan muchas ganas de presenciar 
sus prácticas. Es un gusto tremendo el 
poder platicar esta tarde, y antes de des-
pedirnos, quisiera decirles una última 
cosa a estos muchachos de La Barraca 
para su revista: No podemos estudiar teatro 
como lo hacíamos en años atrás porque la socie-
dad ha cambiado. Apareció lo que llamamos el 
modelo relacional. Entonces, hay que cambiar 
la pedagogía. Yo pienso, por ejemplo, que tiene 
que ver con un espectro muy grande de materias 
a tener en cuenta donde no solamente se estudia 
Stanislavski, sino también las teatralidades de 
los actores populares locales. Por ejemplo, en 
Argentina, el sainete: una vieja forma de teatro 
que no se enseña en las escuelas. Pero también 
habría otras líneas como la escuela de Laban, 
la escuela Lecoquiana, todo lo que son las es-
trategias del actor euroasiático y las estrategias 
tradicionales del teatro oriental. Yo le agregaría 
los distintos conceptos de actuación según el ac-
tor de teatro, cine, televisión, vídeo. Un actor 
de teatro tiene que saber actuar para el público, 
para una cámara. Porque va ir a laborar segu-
ramente al cine, a la televisión. Y por otro lado 
lo que a mí me gusta llamar las poéticas de 
liminalidad; esto es, performance, happenings, 
Teatro clásico, Teatro Ambiental[3]. Es decir, 
estas pedagogías que ponen en suspenso la rela-

ción entre realidad y representación.
 
Una carrera de cuatro años o cinco años es ape-
nas el comienzo. Después, el actor tiene que se-
guir estudiando, es decir, tendrás unas materias 
fundamentales en el primer periodo formativo 
y después tienes que salir a estudiar, practicar, 
investigar. Es como si yo les dijera estudiar todo 
el tiempo, toda la vida hasta que se mueran. Es 
la única manera.  Pero la pedagogía no puede 
encerrarse en los modelos del siglo XIX o de 
mitad del siglo XX porque todo eso verdadera-
mente entra en conflicto. Creo que también esto 
lo tienen que saber los docentes pedagogos, ser 
conscientes de esa complejidad. Por eso es im-
portante que los pedagogos no crean que tienen 
el dominio de la teatralidad.

 

 
 

 
 
 
[1]Los nuevos territorios de la crítica teatral: entrevista a  
Jorge Dubatti por Roberto Kaput, publicado en el men-
cionado sitio web el 21 de agosto de 2016.
[2] La distinción entre técnica y disciplina se hace más 
evidente desde principios del siglo XX, implementándo-
se técnicas y multiplicándose las posibilidades del hacer 
dentro de las disciplinas. Se trata del terreno del arte 
contemporáneo, y se agudiza con el arte conceptual en 
la segunda mitad del siglo XX.
[3] El teatro ambiental se refiere a un concepto acuñado 
por Richard Schechner a partir de su trabajo en The 
Performance Group en el año 1967. 

La barraca 3.indd   65 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   66 12/7/17   01:34



 
Narración- por Roger van Velde

Poesía- por iñigo malvido y gerardo rodríguez

La barraca 3.indd   67 12/7/17   01:34



Queso con agujeros
 

Roger van de Velde

 
 
 
 
 
 
 

Traducción: Fons Lanslots

 Una de las múltiples cosas que desde niño me han intrigado en gran medida es la 
existencia de los agujeros en ciertos quesos holandeses, suizos y franceses. Si es que 
los agujeros pudieran “existir”. Habrá una explicación racional, láctea, del fenó-

meno, porque me parece inverosímil que, sin causa o intervención, unos quesos lleguen 
a la mesa con y otros sin agujeros. Sin embargo, mi extrañeza no se satisface con esta 
suposición, pues aparte de mi alergia a las ingeniosidades técnicas en general, soy un 
ignorante en los secretos de producción de la industria láctea. 

La barraca 3.indd   68 12/7/17   01:34



69

Queso con agujeros

La barraca 3.indd   69 12/7/17   01:34



Lo que me fascina visualmente, es el orden caprichoso de esos agujeros. Una estruc-
tura plástica que, al menos así pienso, no funciona según determinados principios y 
que, no obstante, en lo decorativo resulta aceptable. En su posición arbitraria, esos 
agujeros siempre parecen ser geométrica y proporcionalmente justos, y hallarse en 
los quesos adecuados.

 ¿Hay algo más vulgar que una simple rebanada de Chester?: un objeto llano y liso 
que apela a todo, menos a la imaginación y que sólo pretende ser cien por ciento 
queso. No me agradan los absolutismos, ni tampoco los quesos. Mi repugnancia es 
sólo cuestión de gustos y esto no se puede debatir. A algunas personas no les gustan 
las trufas o las ostras, y tampoco pueden explicarlo. Una tía se marea con el olor de 
mejillones cocidos, que a mi parecer son un bocado exquisito. Así que mis objeciones 

son puramente subjetivas. 
Para mí, el queso holan-
dés que, a pesar de todo, 
aquí se come en enormes 
cantidades desde hace 
mucho, tiene un sabor 
soso y amorfo que evoca 
reminiscencias de vacas 
tristonas, a las que desde 
hace tiempo ya no las vi-
sitan los toros, y que por 
esta pérdida viven abati-
das en pastos pantanosos. 
Si pongo mostaza en el 
queso, entonces percibo 
principalmente la mos-
taza, pero, por supues-
to, no se trata de eso. Si 
opto por unas variedades 
más fuertes como el Ca-
membert, Herve o Bleu 
Danois, se me quitan las 
ganas de comer, debido al 
proceso de ósmosis aso-
ciado con algunas funcio-
nes orgánicas difíciles de 
definir. 

La barraca 3.indd   70 12/7/17   01:34



Los agujeros, sin duda, insípidos e inodoros, los considero algo fantástico y casi me 
atrevería a decir “poético”, lo cual hace que de alguna manera justifique, en parte, 
la existencia del queso. Con estos agujeros uno puede hacer muchas cosas, no re-
lacionadas con el acto de comer queso. Por ejemplo, contarlos echándolos a suerte, 
como si fueran los pétalos de una margarita: Rosa me quiere, no me quiere... o ver 
en ellos un paisaje lunar o un cuadro surrealista. A través del agujero se puede mirar 
la tardía luz del sol de otoño o a un niño que, por tal ocurrencia, florece con una 
risa sonora.

 Supongo que, con la comida, no todos se dejan desviar por semejante imaginación 
frívola de uso funcional, inherente a la producción del queso: llenar el estómago. 
Solo quiero que el goloso civilizado respete el elemento decorativo de los agujeros 
en el queso. Después de todo, uno come también con los ojos.

En el pequeño y barato restaurante italiano donde a veces, después de embolsar mi 
salario al principio del mes, voy a comer ossobuco; en la tarde de aquel sábado, miré 
con sorpresa y cierto disgusto al hombre que, en la mesa de enfrente, destruía impla-
cablemente el escaso resto de poesía. En realidad, destruir no es la palabra exacta. 
Más bien tapaba a fondo las salidas de emergencia de la imaginación. Meticuloso 
y modesto, untaba los agujeros del queso Gruyere con la crema batida que estaba 
destinada a su café, para luego examinar el resultado con una risilla trágica, como 
alguien que en una funeraria acaba de arropar con sus propias manos a un muerto. 

Miré el extravagante acto con fascinación y me pregunté en qué impulsos ocultos 
podía basarse esta manía anti-agujeros, pues debía de existir una razón. Alguna vez 
me enteré de que hay gente que prepara el queso con mermelada, y eso le gusta, 
aunque algo así me parece una barbarie culinaria, pero la combinación de Gruyere 
con crema batida es un atentado a la lógica gastronómica. Es una locura. Ese hom-
bre no pudo haberlo hecho por el sabor, pero entonces, ¿por qué?

 Era un hombre entrado en años, sombrío, flaco, con una mueca torva en los labios y 
de ojos cansados. Cuando se inclinaba para recoger su servilleta del suelo, noté una 
calva redonda en el occipucio, tal como se ve en los clérigos de la vieja escuela y tam-
bién en personas que han usado un quepis durante años. Me pareció haberle encon-
trado antes en alguna parte, pero no pude situarle. Por eso, su singular manera de 
actuar me intrigó aún más. Es uno de mis pequeños hábitos: partiendo de la manera 
de hablar, apariencia y conducta, catalogar a la gente desconocida por su posible 
profesión y ambiente social. Para justificar ese fisgoneo indiscreto, me engaño, como 
si se tratara de un ejercicio del conocimiento de la naturaleza humana, aunque de 
hecho, es una curiosidad enfermiza. En las escasas ocasiones en que después puedo 

La barraca 3.indd   71 12/7/17   01:34



verificar mis conjeturas, resulta que a menudo me equivoco rotundamente, pero es 
para mí una satisfacción cuando doy en el clavo. Ahora, la manía me dominaba otra 
vez. “Quizá” pensé “el hombre que tapa con ganas los agujeros en el queso es un 
albañil, un estucador o un tapicero, aunque por lo que sé, semejantes artesanos no 
suelen llevar un quepis, a no ser que trabajen para el municipio. Uno puede acabar 
siendo calvo también por llevar una boina o por falta de vitaminas capilares. En la 
publicidad para lociones y champús, se puede leer con frecuencia que la piel del crá-
neo mal cuidada fomenta la caspa, y eso tiene como consecuencia la fatal caída del 
pelo. Tal vez se puede perder el cabello por los quebraderos de cabeza. En efecto, él 
tenía un aspecto preocupado, pero en sí, eso no era una razón para untar el Gruyere 
con crema batida. Era probable que formara parte de esa calaña de hombres de ac-
ción, dinámicos y por lo general agresivos, que siempre y en todas partes están listos, 
aunque la mayoría de las veces, de manera simbólica, para tapar brechas. Entonces, 
¿por qué no tapar los agujeros del queso?” 

El hecho de que tantas causas recónditas pudieran dar motivo a esa manera de 
engullir, que me resultaba completamente absurda, me picaba más que nunca la 
curiosidad. Esperaba con creciente impaciencia que el hombre coronara su extraño 
ritual con una apoteosis, ya que después de haber tapado la última brecha, se suele 
plantar una bandera triunfante. Tal gesto pertenece a la consagración de un esfuer-
zo heroico, aunque sea difícil de nombrar así su embadurnamiento. 

Sin embargo, su mueca triste no reveló el secreto. Se metió el queso con los agujeros 
tapados en la boca y empezó a masticar automáticamente. Ni siquiera estaba claro 
que le gustara y era evidente que no llegaría a una apoteosis. Masticando, se veía 
aún más sombrío, con una lánguida oscuridad resignada, como en los ojos de aque-
llas vacas tristonas. 

Llevado por una mezcla de curiosidad y misericordia, hago a veces cosas temera-
rias, que después, lamento profundamente. Hubiera sido mejor dejar comer con 
calma al hombre su queso embadurnado y pedir una jarra de Lacrima Christi, para 
disfrutar mi ossobuco, sin prestar atención al acto pegajoso que se puso ante mis 
ojos. A fin de cuentas, era su Gruyere, su crema batida y su estómago. Tampoco se 
había entrometido con mi manera de comer. 

La curiosidad, mi virtud más deliciosa y mi vicio más trágico, me dominaba otra 
vez. Moví mi silla, me incliné hacia delante y sonreí de la manera más encantadora 
posible.

 −Perdone, es la primera vez que veo a alguien comer queso con crema batida. No 

La barraca 3.indd   72 12/7/17   01:34



quiero ser impertinente, pero esta manera, poco común, me interesa. En mis ratos 
libres, me distraigo con el estudio de las típicas costumbres alimentarias de los pue-
blos extraños. Una afición que amplía el horizonte. Parece ser que, por ejemplo, a 
los árabes les gusta lo dulce en las combinaciones más sorprendentes, según nuestras 
costumbres occidentales. 

Demasiado tarde me di cuenta de que mi táctica de planteamiento astuto era erró-
nea e incluso imprudente. Por lo visto, estas rebuscadas excentricidades culinarias 
le atemorizaban. Debía pensar sin duda que alguien que dedica su tiempo a tales 
aficiones extravagantes, y además hace alarde de ello, es capaz de otros caprichos. 
Fuera de eso, el ejemplo de esos árabes era psicológicamente poco afortunado. Qui-
zás él sabía que los árabes, aparte de que sienten predilección por los dulces, tam-
bién por la carne podrida de cordero y por insectos asados a la parrilla y, después de 
la comida, suelen eructar ruidosamente para mostrar su satisfacción por los platos 
sabrosos. De una u otra forma, no era lo que se dice una alusión halagadora a su 
curiosa manera de consumir queso.

Interrumpió el masticar y desde los ojos, que se le agrandaron de repente, me miró 
desconfiado, casi hostil.

            −¡Como el queso al gusto de mi paladar! 
−dijo con brusquedad.	

En su contundencia, fue un argumento suficiente, al que no había nada que discu-
tirle. En efecto, era su derecho absoluto adornar el Gruyere con crema batida o con 
jabón verde, si él lo quería. Ninguna ley en ningún país se lo podía prohibir. Por eso 
me apresuré a rectificar mi observación, evidentemente malinterpretada. 	

−Claro −le dije, complaciente−. De ninguna manera quiero criticar la combina-
ción, a mi modo de ver, peculiar. Sólo para complementar mi archivo, quisiera saber 
de dónde viene la receta, ¿tal vez de Andalucía? ¿O de Sicilia?

        	 Mencioné así, Andalucía y Sicilia, porque estas regiones se precian de tener 
una reputación romántica y soleada. Con eso esperé borrar la evocación inoportuna 
de los árabes con su carne podrida de cordero y sus saltamontes fritos. 

Aburrido, se encogió de hombros: 
−Nunca visité Andalucía o Sicilia. A decir verdad, nunca estuve más lejos que Sche-
veningen en el norte y Roubaix en el sur. No sé cómo coman el queso en países 
lejanos y me importa un pepino. Cumplo una receta de propia invención y espero 

La barraca 3.indd   73 12/7/17   01:34



que usted no ponga objeciones a eso. 	

Algo en su voz sonó amenazante y al mismo tiempo provocador, como si esperara 
que yo pusiese reparos, para darle la oportunidad de empezar a reñir abiertamente. 

	 −¿Le gusta? –dije, inocente. Mi pregunta, sin segundas intenciones, era una 
prueba de interés por su apetito, porque, así como así, no podía cortar de manera 
brusca la charla, sin dar la impresión de que le repudiara por su excentricidad.

Tomó otro bocado de su queso con crema batida, masticó, tragó; y dijo con toda 
serenidad, pero con una convicción tajante: 

−Tiene un sabor horroroso. 
	 −Entonces, ¿por qué lo hace? −pregunté con cara de sorpresa. Las palabras 
me habían salido de los labios antes de darme cuenta de que estaba preguntan-
do confidencias e incluso una justificación a un hombre desconocido que, desde el 
principio, había dicho que se apropió del derecho indiscutible de comer queso a su 
antojo. 

La barraca 3.indd   74 12/7/17   01:34



Esta indiscreción extrema tampoco le pasó desapercibida, porque su voz adquirió 
un sonido aún más amenazante: 

−Señor, ¿por qué se entromete?
        	 El modo en que dijo la palabra “señor”, con esta entonación autoritaria y 
desdeñosa, pudo haber sido un aviso. Entre las variedades sociales, hay cierta es-
pecie que domina por excelencia el arte refinado de presentar su desprecio para el 
prójimo con una cortesía agresiva. Cada vez que los representantes de esta especie 
se dirigen a mí con un “señor”, sin querer, pienso en la ira reprimida de Marco An-
tonio, cuando le echaba en cara sus acusaciones al “honourable man” con la sangre, 
todavía caliente, de César en las manos. 

Por segunda vez, ese pensamiento me pasó por la mente como un relámpago: ¿dón-
de lo he visto? Estaba seguro de que había escuchado el “señor” desaprobatorio 
en boca de él, antes y en otras circunstancias, pero en aquel momento, aún estaba 
atrapado en los albañiles, estucadores y tapiceros. 

−¡Qué lástima de agujeros! −dije de forma ostentosa.
       	 Era una reacción obstinada. En el fondo, él estaba sobrado de razón. Me 
entrometí en asuntos que no me incumbían, pero como “honourable man” no podía 
contemplar su arrogancia con agrado y quedarme sin respuesta ante su objeción. 

−Lo lamento sinceramente por los agujeros, 
−repetí igual de provocador. 

No lo hubiera hecho. De repente se puso pálido, echó la servilleta sobre la mesa y, 
amenazante, se dirigió hacia mí. Ocurrió tan rápido que ni siquiera tuve tiempo de 
estimar la distancia entre mi mesa y la puerta. Me venció un arrepentimiento pro-
fundo por haberle abordado, pero también éste llegó demasiado tarde.
        
	 Se había acercado a unos pasos de donde yo estaba y por un instante temí 
que me golpeara, porque en los ojos le ardía una mirada feroz. “Este hombre está 
loco,” pensé, “pone nata batida en su queso, se altera por una conversación inocente 
y tal vez, sea capaz de más cosas inauditas.”
        
	 Su cara estuvo espantosamente cerca de la mía. Desesperado, busqué una 
salida para esquivar un golpe repentino, porque ya no cabía duda de que era uno de 
esos hombres de acción, que no retroceden ante ninguna brecha.. -¿Lo lamenta por 
los agujeros? −me preguntó.
        

La barraca 3.indd   75 12/7/17   01:34



	 Ya no me atrevía a darle la razón. Seguir significaba que se armaría un en-
redo, y, negar, después de mi anterior toma de posición, era algo sin sentido y cobar-
de. Permanecí inmóvil en la silla, como alguien que por un espasmo brusco siente 
una incontenible necesidad natural, consciente de que no logrará llegar al WC.

        	 −Señor −dijo, y cuando oí esta palabra por segunda vez, mi sospecha tomó for-
ma−. Señor, odio los agujeros. Mil, cien mil, un millón de agujeros me han amargado la 
vida. Los he comido y bebido hasta que me hicieron vomitar. Ya no puedo verlos.

        	 Como si esta confesión absorbiera toda su ira, dejó caer los brazos y sus 
ojos cansados volvieron a adquirir un brillo seco. Tal como estaba allí, parecía un 
hombre postrado, un hombre acribillado. “Ahora romperá en sollozos” pensé, tran-
quilizado, pero aún un poco inquieto.

        	 En un arrebato de compasión, todavía quise apoyar su opinión, diciendo 
que, en efecto, los agujeros sobran de manera molesta, aunque semejante trato be-
névolo traicionaría mi tesis acerca del queso. Pero ya había dado media vuelta. Al 
pasar dejó un billete arrugado en su plato y, sin esperar el cambio, desapareció por 
el gran agujero de la puerta.
        
	 Cuando estaba seguro de que no volvería sobre sus pasos, pedí la jarra de 
Lacrima Christi, al sentirme aliviado.
        
	 El imperturbable Giuliano, en su saco blanco,  sirvió el vino en la copa. Tal 
como debe ser un buen mesero, fingió no haber notado nada del incidente, pero yo 
estaba convencido de que no se le había escapado ningún detalle.
        
	 −Giuliano, ¿conoces a ese hombre que acaba de salir? −pregunté de la ma-
nera más indiferente posible. Giuliano quitó de la mesa un poco de polvo imaginario 
con la servilleta, acercó la llama del encendedor a mi cigarro, y respondió igual de 
indiferente: −¿Quiere decir el señor Solvijn? Desde hace unas semanas es un cliente 
asiduo, un hombre tranquilo, algo melancólico. Durante cuarenta años trabajó como 
perforador de boletos en el Tranvía 16 y, el mes pasado, se jubiló. Su esposa murió 
hace poco. ¿Me permite recoger la mesa, señor? El “señor” melodioso del mesero 
sonó muy diferente al “señor” con odio del perforador. −Sí, Giuliano, adelante −dije 
distraído.
        
	 Puse la copa a contraluz de la lámpara de mesa, tomé con cautela un trago 
de vino, y llegué a la conclusión de que se puede encontrar más dramatismo en la 
manía hilarante de un revisor de tranvía que se ha quedado solo, que en la ira tea-
tral de Marco Antonio con su “honourable man”. No me gustó el Lacrima Christi.

La barraca 3.indd   76 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   77 12/7/17   01:34



Poesía 
por Iñigo Malvido

lienzo
quiebro reveses

	 la orilla es alta

vendrá la muerte y tendrá tus ojos
espejearse con el alba 

ennegreció el crimen del silencio

Diferencia
La realidad del aire no es la de los sueños,

a veces disfrazada como coincidencia
viene a posarse en los espejos,

mas no ha dejado nunca de vivir
su transparencia. 

La barraca 3.indd   78 12/7/17   01:34



79

La barraca 3.indd   79 12/7/17   01:34



Poesía 
por Gerardo Rodríguez

Amo gota a gota 
el sonido inquebrantable del agua contra el agua.

Con todo el cielo dentro
grito para arriba,

miro el largo misterio de la tarde,
los mástiles derribados,

este largo marzo que no concluye,
la rosa de los vientos dejada a la deriva,
la brisa cubriendo de polvo la memoria,

y a veces sueño nubes.

La barraca 3.indd   80 12/7/17   01:34



81

La barraca 3.indd   81 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   82 12/7/17   01:34



83

Manifiesto  
Artístico de 
Tribu Teatro

La barraca 3.indd   83 12/7/17   01:34



84

La barraca 3.indd   84 12/7/17   01:34



85

Sob
re el m

an
ifi

esto

La barraca 3.indd   85 12/7/17   01:34



86

La barraca 3.indd   86 12/7/17   01:34



87

Sob
re el artista 

escén
ico en

 Trib
u
 Teatro

La barraca 3.indd   87 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   88 12/7/17   01:34



89

Sob
re la creación

 
escén

ica en
 Trib

u
 Teatro

La barraca 3.indd   89 12/7/17   01:34



90

La barraca 3.indd   90 12/7/17   01:34



91

Sob
re el en

sayo 
teatral en

 Trib
u
 Teatro

La barraca 3.indd   91 12/7/17   01:34



92

Nuestros colaboradores

Nora Márquez (1991)
dinospletoricus@gmail.com
Actriz egresada del Centro Universita-
rio de Teatro y fandanguera de corazón. 
Forma parte del Consejo Editorial de La 
Barraca desde 2015. Integrante del Co-
lectivo Historia de todos. 

Mitl Maqueda Silva (1989)
mitl69@hotmail.com
Antropólogo Social por la Universidad 
Autónoma Metropolitana, Maestro 
en Antropología Social por la Escuela 
Nacional de Antropología e Historia 
(ENAH). Actualmente cursa el Doctora-
do en la ENAH en la línea de investiga-
ción “La estructura simbólica del cuer-
po en situación de interculturalidad” a 
cargo del Dr. José Carlos Aguado V.
Sus rutas de investigación versan sobre 
la práctica social del clown y de diversas 
expresiones lúdicas dentro de los pro-
cesos de mundialización en la Ciudad 
de México, a su vez se enfoca en temas 
relacionados con la antropología de la 
corporeidad, la risa, la teatralidad y la 
performance.

Sara Guerrero
sara.guerrero.327@gmail.com
Egresada del Centro Universitario de 
Teatro.

Valentina Manzini (1996)
valentina.manzini@gmail.com
Mujer veinteañera de la periferia cuer-
navacense a quien le intriga el mundo y 
su papel en este. Encontró en el teatro 
un espacio de diálogo e intercambio con 
seres heterogéneos que continuamente 
le resuelven y/o generan dudas. Desde 
2013 ha realizado trabajo social con co-
munidades rurales de México y desde 
hace tres años estudia actuación en el 
Centro 

Rafael Agustín Mustieles Aguirre 
(1965)
rafael.mustieles@gmail.com
Nació en la Ciudad de México el 11 de 
agosto de 1965 (52 años). Egresó de la 
carrera de Ingeniería Química en la 
UNAM (1989), y de la Maestría en Ad-
ministración en el ITAM (1997). Desde 
hace más de 20 años colabora en una 
empresa del Sector Energía. Hace al-
gunos meses cursó un Taller de Teatro 
como parte de una búsqueda personal 
para mejorar sus competencias y habi-
lidades de comunicación, con miras a 
dedicarse algún día de tiempo completo 
a la docencia.

La barraca 3.indd   92 12/7/17   01:34



93

Uriel García Mendiola (1994)
uriel.gmendiola@gmail.com
Actor egresado del Centro Universita-
rio de Teatro. Forma parte del Consejo 
Editorial de La Barraca desde 2015. In-
tegrante del Colectivo Desde los Huesos 
y de La URBA Teatro. Su pasión por el 
arte está en el gozo de compartir, en el 
más amplio sentido de la palabra.

Iñigo Malvido Escobedo (1992)
ovladimei@hotmail.com
Lector y aprendiz de luthier.

Compañía Tribu Teatro
Ariana Candela
Romanni Villicaña
María del Mar Náder Riloba
María del Kemp
José Gómez Covián
Omar Silva
Javier Morales Villasana
Xóchitl Franco
Con la obra “El Coro” Creación Colec-
tiva, dirección de Romanni Villicaña, 
representaron al Centro Universitario 
de Teatro en el Festival Internacional 
de Teatro Universitario edición 2016 – 
2017 y fueron ganadores de la Categoría 
C1 (estudiantes dirigidos por estudian-
tes), obra que también se presentó en el 
Festival Internacional de Escuelas Supe-

riores de Arte Dramático, en la ciudad 
de Rabat, Marruecos.

Mazatzin Armenta (1995)
mahatmazatzin@gmail.com 
Diseñador gráfico e ilustrador actual-
mente estudiante de la Escuela de Di-
seño del Instituto Nacional de Bellas 
Artes, en la carrera de diseño industrial. 
Diseñador oficial del Colectivo Desde 
Los Huesos. 

La barraca 3.indd   93 12/7/17   01:34



La barraca 3.indd   94 12/7/17   01:34



95

Convocatoria 

La Barraca Número 4
Teatro y tecnología

Los invitamos en este número a escribir sobre 
la manera en que los mecanismos tecnológicos 
–actuales o pasados- afectan y transforman la 
manera en que se produce teatro y la forma en 
que dichos mecanismos adoptan la teatralidad 
y la representación como una práctica cotidia-
na en nuestra forma de construir el mundo y 
su identidad.

¿Podemos pensar en una estética de los meca-
nismos tecnológicos?
¿De qué maneras ha influido la tecnología en 
nuestra manera de crear/producir/escribir tea-
tro y representar la realidad dentro y fuera del 
espacio escénico?
¿Cómo nos planteamos el lugar del teatro den-
tro de una época con tantas posibilidades de 
representación digital?

TE INVITAMOS A FORMAR PARTE DE LA 
BARRACA

Envía tu colaboración a labarraca.unam@
gmail.com 

La barraca 3.indd   95 12/7/17   01:34



La Barraca Número 3 
“Teatralidades fuera de la 

escena: La otra antropología teatral” se ter-
minó de imprimir en Diciembre del 2017.

El tiraje consta de 1000 
ejemplares.

Impreso en Ciudad Universitaria, 
CDMX, México.

La barraca 3.indd   96 12/7/17   01:34


