
1



2

TEATRO

N
o. 4

TEC
NO
LO

GÍA

TEC
NO
LO
GÍA

Y



3

Cuarta Edición
Centro Universitario de Teatro

Av. Insurgentes 3000
labarraca.unam@gmail.com

www.labarracaunam.com

Directorio
Consejo Editorial
Nora Daniela Márquez
Emilio Vicente Carrera Quiroga
Uriel García Mendiola
Rodrigo Herrera

Consejo en Formación
Valentina Manzini
Pilar Ruiz Carreón

Diseño Editorial e Ilustración
Citlali del Río
Adán Serrano

Consejo Asesor
Laura Almela
Mario Espinosa
Alaciel Molas
Rodolfo Obregón
David Olguín



4



5

S

Advertencia

Presentación

El PreBrassiere

Brassiere

El desastre en la oscuridad
(Apuntes para la construcción 
de una Poética de lo Innom-
brable) 
por Roberto Alvim Traducción 
de Heini Hölsenbaud

El videomapping aplicado a 
la escena
por Héctor Daniel Pérez Aguilera

Teatro en tecnovivio. 
Notas para una dislocación 
del convivio teatral 
por Bryant Caballero

Entrevista 

Tec-No Yo
por Generación 2015 - 2019

La Bella Aurelia

Dramaturgia
Épica del león
por Francisco A. Sánchez

Poesía
Grietas
por Andalucía

1
por Eduardo Guzmán Chávez

Mágico Sí

Colaboración Especial

Una abogacía por la Danza
por Marten Spangberg 
Traducción de 
Emilio Carrera Quiroga

A partir de una 
conversación 
con  Vivian Cruz

Semblanzas

S  u  m  a  r  i  o
7
8

10

16

Aristeo Mora: Salvando 
las distancias. 
por: La Barraca 

30

43

54

66
72

73

74

81
94

Caminando por el espacio
El arte del milenio: crónica 
de un espectáculo que no 
sucedió 
por Valentina Manzini

61

64



6



7

A d v e r t e n c i a
Les recomendamos ampliamente descargar en su teléfono inteligente una 
aplicación para leer códigos QR (hay varias disponibles en PlayStore y en 
la AppStore), pueden buscarla como “QR Scanner”.  Estos códigos com-

plementarán su lectura, llevándolos a contenidos exclusivos en la web. 
Hagamos una prueba.



8

P r e s e n t a c i ó n
Agradecemos el tiempo que te estás 

tomando en leer esta publicación impresa. 
¿Qué tan acostumbrados (o desacostumbrados) es-

tán los ojos humanos a ver hojas y no una pantalla? En 
las juntas que gestaron lo que ahora es La Barraca, nos cues-

tionamos qué tan pertinente es tener una revista en papel hoy en 
día. Por supuesto que nos pasó por la cabeza hacer de este contenido un 

material virtual, pues nos ahorraríamos costos de impresión, distribución y 
haríamos de nuestra revista un recurso alcanzable por todo aquel en el 

mundo que pueda conectarse a la Web. Optamos por buscar los 
medios para que este pequeño libro que tienes en las manos 

fuese tangible y no nos pareció la idea de depender de 
un dominio web o de que los lectores tuvieran 

un smartphone para leer La Barraca -Aho-

ra imagínate quedarte sin batería a la 
mitad de leer la entrevista con Vivian Cruz 

o que al ver lo poco que se mueve la scrollbar 
mientras lees el texto de Spangberg, decidas cambiar 

de pestaña y revisar Facebook.  

Hace tiempo un amigo nuestro publicó en su muro que fue 
al teatro y a la mitad de la obra los actores salieron de escena porque un 

mecanismo escenográfico falló y no pudieron continuar con la presenta-
ción. Él manifestó su inconformidad preguntando “¿Por qué no bajan 

los actores a proscenio y terminan de presentar su trabajo? ¿O 
tienen la convicción de que la propuesta no aguantaría 

sin sus mecanismos?”. La experiencia que compartió 
nos desató una reflexión sobre el teatro en la 
actualidad. En 1968, cuando Grotowski vió 



9

P r e s e n t a c i ó n
venir una innovación tecnológica que 
se sobrepondría a lo que él consideraba 

esencial en el arte escénico, publicó Hacia un 
teatro pobre y mencionó que el único elemento sin 

el cual el teatro no podría existir, es el actor. A cinco déca-
das de ese revolucionario año, estamos frente a un modelo de 

creación y producción que no solo se apoya de elementos tecnológi-
cos, sino que los integra a su discurso artístico y los vuelve parte elemental 

del espectáculo en el mismo nivel que las actrices/actores y el público. 
Más allá del espectáculo, ¿Qué hay de la tecnología a lo largo del 

proceso de creación? ¿Será diferente que un actor estudie 
su texto en una pantalla de 5 pulgadas y no en hojas 

rayoneadas? ¿Cuántos grupos de WhatsApp y de 
Facebook se abren para acordar ensayos y 

compartir referentes para una obra que 
tal vez nunca se va a estrenar? ¿Cómo 

ha cambiado la visión de los espectadores 
frente a un hecho vivo teatral cuando tienen 

a la mano toda la información del mundo? ¿Cómo 
crea un actor/director cuando ha obtenido todos sus 

referentes de una pantalla?.

Ahora, llenos de orgullo, les presentamos nuestro cuarto nú-
mero “Teatro y Tecnología”. Dentro de estas páginas hallarán propuestas 
escritas para reflexionar cómo es que las innovaciones tecnológicas han 

transformado a la creación escénica y su contexto. Además, este nú-
mero tiene algo especial que permite al lector interactuar con 

la tecnología que tiene cerca y acceder a otro contenido 
que no está impreso. ¿Qué hay detrás de esos códigos? 

Despertemos nuestra empolvada curiosidad y 
aventurémonos a descubrirlo. 



10

E l  P r e B r a s s i e r e

Convencidos de que en la 
actualidad hemos reducido el 
término “tecnología” a los progresos 
digitales y computacionales, así 
como a los avances en materia 
mecánica y de optimización de 
las tareas cotidianas: la tecnología 
como facilitadora de infinidad de 
programas -entendiendo programas 
como simultaneidad o secuencias 
jerarquizadas de tareas que son 
ejecutadas para que se produzca un 
objetivo- nos vimos en la necesidad 
de replantearnos nuestra visión 
tecnológica y separarla, para poder 
observarla, de la idea de progreso, 
¿por qué? porque el hecho de que 
existan avances tecnológicos no 
garantiza que los avances sean 
mejoras o puntos de llegada. Como 
sabemos, el concepto clásico de 
progreso es un concepto lineal y 
aspiracional que relaciona el curso 
de la historia con una evolución y 
mejora. Este concepto ha sido ya 
bastante estudiado y problematizado 
tanto por historiadores, filósofos 
desde Nietzsche y Benjamin hasta 
Bauman y Zizek…  y también 
por novelistas y escritores como 

Kafka, Orwell y Hesse, por decir 
algunos. Toda noción de progreso 
antepone una noción de lo humano, 
presupone una naturaleza y una 
compatibilidad para que la especie 
humana habite y se represente un 
mundo necesariamente modificado 
por dicho progreso. 

Si por un instante, separamos 
estas dos nociones, y regresamos a 
la tecnología como facilitadora de 
programas, podríamos ver en una 
taza, una tecnología implementada 
en su antecesor el tazón que lo 
hizo completamente ergonómico 
para el agarre con una sola  mano; 
y así, el objetivo de transportar y 
beber líquidos desde un recipiente 
se ha visto facilitado. He ahí una 
tecnología al alcance de la mano.
Veamos, nos hemos preguntado a 
qué programas obedece el hecho de 
tener, literalmente en la mano, un 
aparato que -si bien es la evolución 
de la comunicación telefónica: del 
cableado a las ondas satelitales, de 
las ondas satelitales a la enorme red 
de internet, que, si bien permiten 
y facilitan la comunicación con 

por Nora Daniela MM, Juan Moisés Álvarez Carranza y
Jennifer Kotlyarov González



11

personas en cualquier lugar del 
mundo donde haya señal, también 
-y aquí no tenemos por qué ser 
ingenuos- son fuente de información 
invaluable sobre comportamientos 
-reales y virtuales-, hábitos de 
consumo, preferencias musicales, 
ubicación y frecuencia de viajes, 
datos demográficos, imágenes 
de la cámara, micrófonos, y un 
largo etc. No podría no ponerme 
conspiracionista, y acepto que 
desconozco a qué programas 
obedece, pero la hipótesis que aparece 
clara es que  nuestros vínculos 
con la tecnología, en ese sentido 
asumida, programan y reprograman 
nuestras relaciones con el exterior, 
así como nuestra intuición de 
individualidad, y así como nuestra 
forma de representarnos el mundo, 
por ejemplo a través de pantallas, 
independientemente del tamaño de 
éstas. Por poner un ejemplo, nuestra 
programación de representación se 
ha transformado en el ámbito virtual 
y generamos perfiles (no solamente 
el famoso de Facebook, Tinder, 
Youtube, y hasta MercadoLibre: 
toda interacción virtual requiere 
un perfil)  donde representamos 
un extracto de la complejidad 
de nuestra identidad. ¿A qué 
programa obedece en nosotros 

mismos, más allá de las intuiciones 
conspiracionales que cada uno 
puede tener -con argumentos o sin 
ellos-? ¿Qué programas modifican o 
contribuyen a modificar en nuestra 
comunicación y relación con el 
mundo, el lenguaje, las personas y la 
escena?

 Enfrentamos una tercera revolución 
tecnológica que, como describe 
el filósofo y ensayista argentino 
Darío Sztajnszrajber, “está llena de 
transformaciones tan tajantes que 
incluso en su radicalidad socavan 
la posibilidad que tiene nuestro 
pensamiento de comprenderla, ya 
que nos regimos por la lógica binaria 
y esa forma dicotómica de entender 
la realidad se queda corta para poder 
explicar toda la potencialidad que 
tiene la revolución informática que 
estamos viviendo”. (Sztajnszrajber, 
2016). 

Convencidos, pues, que 
hablar de tecnología es hablar de 
algo muy cercano, que tenemos 
a la mano, y que abarca no solo 
los programas digitales, sino 
la evolución y optimización 
de programas -lingüísticos y 
relacionales, culturales y políticos-, 
podríamos entonces reconocer en la 



12

historia de la cultura, una evolución 
tecnológica que nos remonta a 
uno de los mitos fundacionales 
más revisados: Prometeo y el 
fuego robado. Dándole la razón 
a  Sztajnszrajber, nuestra lógica 
binaria no alcanza, pero frente a esa 
lógica nos queda lo que el futuro nos 
depare o, tal vez, alguna explicación 
mítica.

Para Alfredo López Austin, creación 
mítica y evolución son dos enfoques 
muy diferentes de la realidad y que 
se contraponen radicalmente, pues 
frente a la concepción evolutiva de 
la naturaleza y la sociedad, el relato 
mítico fija las cosas de un sólo golpe.  
Pero nos encontramos con un 
mito especial y, paradójicamente, 
fundamental en el origen de la 
cultura -entendida ésta de manera 
evolutiva, y que no ha podido 
escapar de la noción de progreso. 
Convencidos de que los mitos no 
tienen una temporalidad concreta 
y  nos ubican más allá de la historia 
para recordarnos explicaciones para 
estructurar la realidad, añadimos 
que Prometeo no sólo le dió el fuego 
a la humanidad sino que -les dijo 
cómo usarlo-. Según el mito, les dio la 
inteligencia y el lenguaje; y aquí está 
el salto que a muchos nos perturba 

entre la técnica y la tecnología: la 
tecnología es algo que puedes saber 
cómo usarlo, es el conocimiento y 
aplicación práctica de la técnica. 
Prometeo, de esta manera, puede ser 
leído como el dador de programas, 
el programador por excelencia, 
de la cultura: una ruptura entre 
evolución y visión mítica. Y así, “En 
la concepción mítica del mundo, la 
sociedad ocupa un segundo plano. 
No es la fuente de los principales 
inventos y descubrimientos, sino 
la receptora de los dones divinos”. 
(López, 2012) Más allá de un relato, 
para López Austin  “El mito es una 
institución de gran vitalidad donde 
se conjugan creencias con saberes 
básicos” 

Nuestra historia como 
humanos es reciente, hace un 
millón de años que el ancestro del 
homo sapiens comenzó a erguirse 
y 50,000 años de la existencia del 
homo sapiens sapiens. Desde el 
inicio de la agricultura, la tecnología 
ha avanzado y cambiado de forma 
drástica, hace casi 2500 que Esquilo 
escribió su Prometeo encadenado; y 
hace menos de 20 años que las redes 
sociales comenzaron a aparecer, y 
según este panorama, si observamos 
la forma que toma la columna con 



13

el uso del teléfono celular, no faltara 
mucho para que nos volvamos a 
encorvar. Sztanjszrajber menciona 
en una entrevista -paradójicamente 
en YouTube y no en un libro- que 
“hay dos posibles panoramas frente 
a las consecuencias que tienen los 
avances tecnológicos en la manera 
de relacionarnos, uno “positivo y 
uno negativo”. Según el filósofo: 
“el negativo y el más común versa 
en torno a la idea de que cada vez 
seremos más absorbidos por las 
redes sociales y lo que el internet nos 
ofrece, que las relaciones humanas 
directas no serán necesarias y 
nuestro modo de relacionarnos 
será a través de una pantalla y no 
habrá diferencia entre hablar con 
un humano o con una inteligencia 
artificial.” 

Realmente vivimos y convivimos 
de manera muy diferente a 
comparación de hace relativamente 
pocos años, pero nuestro programas 
son completamente otros, desde 
el hecho de la programación de 
preferir interactuar con personas 
ausentes en una mesa con varios 
comensales, o la programación que 
nos hace no esperar réplica de una 
opinión respecto a un evento de 
la vida pública. Ambos ejemplos 

aluden a cómo nos re-presentamos 
e interactuamos en el espacio de lo 
público y lo privado. 

Lo mismo puede aplicarse 
al teatro; según el INEGI sólo uno 
de cada cuatro mexicanos -adultos 
residentes de áreas urbanas- y que 
asistieron a algún evento cultural 
en el 2017, eligieron ir al teatro. 
Si bien actualmente hay varios 
psicólogos que aseguran que las 
redes sociales y el internet pueden 
dar pie a trastornos adictivos, 
como Georgina Cárdenas López, 
académica de la UNAM, quien 
asegura que “los jóvenes tienden a 
ser cada vez más impacientes y ello 
profundiza la brecha entre el mundo 
virtual y el real, pues mientras en el 
primero todo sucede muy rápido, 
en el segundo se requieren años 
para concluir los estudios o ganarse 
una promoción laboral; por ello, no 
faltan quienes prefieren refugiarse 
en la web, donde la gratificación es 
fácil e instantánea”. Esto es un hecho 
que hay que aceptar nos guste o no 
para trascenderlo y preguntarnos 
qué tipo de teatro sería factible 
hacer o cómo en un mundo adicto 
a las redes sociales y cada vez más 
temeroso a salir y convivir con lo 
real así como de presenciar algo que 



14

no es controlable en muchos niveles 
pues, no es lo mismo ver Netflix en 
la comodidad de nuestra casa, donde 
se conoce y decide lo que nos rodea, 
que aventurarnos a un espacio 
extraño en todos los sentidos 
donde habrá que enfrentarse a 
habitar un mismo lugar con varios 
desconocidos…(y probablemente, 
con los celulares en modo avión. Y 
la pregunta se extiende, qué tipo de 
música para ser reproducida en las 
mini bocinas de nuestros pequeños 
dispositivos, qué tipo de literatura 
para nuestra atención programada 
cada vez más por el scrollbar y para 
nuestra cada vez mayor preferencia 
por la imagen.

En un conversatorio que 
tuvimos con la directora de teatro y 
cine sueca Suzanne Osten surgió la 
pregunta de qué pasaría con el teatro 
frente a fenómenos como Youtube o 
el Livestream, a lo que ella respondía 
algo así: “todos nosotros tememos a 
lo que la era tecnológica traerá para 
los que hacemos teatro, pero yo 
quiero pensar positivo y creo que 
ante la gran presencia del mundo 
en dos dimensiones y a través 
de una pantalla, el ser humano 
tendrá cada vez más necesidad 
del contacto humano directo y en 

tres dimensiones, ese contacto que 
ofrece el teatro.”

El problema que enfrentamos 
es verdaderamente superior a las 
salas vacías de los teatros, éstas son 
un resultado de una programación 
relacional, de una modificación de 
muchos aspectos de la vida. Según 
el diagnóstico de uno de los filósofos 
más populares en youtube, ateo y 
crítico de la cultura  “hay una pasión 
por lo real como una inversión 
exacta de la pasión posmoderna 
por la apariencia: paralelamente 
a la virtualización del entorno 
se ha desarrollado una estrategia 
desesperada de regresar a lo Real del 
cuerpo” (Žižek, 2005)

Si comprendemos la función 
de las programaciones a las que 
somos sujetos, así como el momento 
crucial en que el ser humano, según 
el mito, aprendió a controlar el fuego 
y a domesticar la cosecha para su 
propia alimentación, si recobramos 
la voluntad para reprogramarnos en 
un mundo de automatizaciones, la 
tecnología no será una enemiga. 

¿Será que nuestros nuevos 
Prometeos no nos dirán cómo 
usarla?   



15

Fuentes
López Austin, A. (2012). El conejo en la cara de la luna. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia / Biblioteca Era.
Sztajnszrajber, D. (2016). Las transformaciones de la era 
tecnológica . España: La Nación.
Žižek, S. (2005). Pasiones de lo real, pasiones de la 
apariencia. Madrid: Ikal.
Instituto Nacional de Estadística y Geografía 
(2017). Módulo sobre Eventos Culturales 
seleccionados MODECULT, 2017. México: 
INEGI. Recuperado de http://internet.contenidos.inegi.
org.mx/contenidos/productos/prod_serv/contenidos/
espanol/bvinegi/productos/nueva_estruc/promo/resultados_
modecult_may2017.pdf
Páramo, O. (2017). La adicción a las redes sociales, un problema cada vez 
más extendido. CDMX, México: UNAM global. Recuperado de 
http://www.unamglobal.unam. mx/?p=14238



16

B r a s s i e r e

“Un lenguaje es una forma de vida” 
Wittgenstein.

1. El lenguaje es pensamiento; y el pensamiento es el modo como configuramos el 
mundo. 
Cuando determinados autores enfocan su interés en el lenguaje, lo que ellos ha-
cen es atacar – en su base – el modo como percibimos/construimos el mundo: Al 
abordar el lenguaje, deconstruirlo o reconstruirlo de manera inusual (a través de ar-
quitecturas lingüísticas que proponen habitaciones distintas de vivencia cultural hege-
mónica: otros modos de subjetivación), es la manera propia como pensamos (y por lo 
tanto toda la forma de relacionarnos con el mundo) que es afectada. Crean así –a tra-
vés de una manipulación formal del lenguaje, que para cada autor se da de manera 
diferente y con intenciones diferentes–, crean así POÉTICAS que nos proporcionan 
nuevas herramientas para comprender (y hasta redefinirnos) nuestras vidas, herra-
mientas que nos pueden proporcionar una RENOVACIÓN DE NUESTRA SENSA-



17

CIÓN DE MUNDO. Y el único modo de hacerlo no es a través de un discurso –pues 
si el discurso es dicho de forma reconocible, se vuelve tan insignificante como 
cualquier comercial de TV. En estos autores (y pienso aquí en el norteamericano 
Richard Maxwell, autor de las tres obras que componen la Tríptico, presentación 
más reciente–2010/2011– de la compañía Club Noir) no hay mayor dicotomía entre 
forma y contenido: LA FORMA DE LA PIEZA ES SU CONTENIDO. El escenario no 
se convierte más en un territorio de ilusión, sino de CONSTRUCCIÓN DE POÉTI-
CAS, donde nuevas realidades son construidas y deconstruidas (a la vista de que la 
propia realidad es un juego de lenguaje con reglas específicas), y donde ESE PROCESO 
ES PRESENTADO POR EL AUTOR AL PÚBLICO. (Problema: ¿cómo actuar en estos 
textos, si nuestros actores vienen casi indistintamente de una escuela figurativa de 
interpretación? No se trata aquí de la vida como ella es, sino de las cosas como realmente 
son.) El teatro no trata más de reproducir de modo más o menos deformado lo real, 
sino de volverse una MEDITACIÓN SOBRE LO REAL. Sobre el modo como percibi-
mos – y CONSTRUIMOS, POR  (mediante) EL LENGUAJE – lo real.

2. En relación a los actores: evitar, sobre todo, el PLEONASMO entre lo que se cree 
que es el sentido de una frase y una entonación/gestualidad naturalista.

3. Hay algunas líneas de fuerza en la prolífica obra de Richard Maxwell (más de 30 
textos escritos y estrenados hasta el momento), o algunas herramientas, o algunas 
estrategias que son usadas por el autor con alguna frecuencia. Entre ellas se podrían 
apuntar: el uso del silencio, que revela la desnudez y el aislamiento de las subjeti-
vidades (o del desbordamiento verbal que sólo desencadena un silencio aún más 
profundo); lo no dicho, la suspensión (recordando que lo no dicho puede ser ex-
presado a través del silencio o inclusive en las palabras, cuando éstas destruyen un 
discurso que las rebasa); el uso de recursos épicos como forma de distanciamiento 
o, paradójicamente, de sumergirse en la subjetividad de los personajes (las músicas 
cantadas por los personajes en casi todas sus  piezas); un rigor absoluto en el uso de 
las palabras (que son el ladrillo fundamental de las construcción de su poética –la 
PALABRA, y no la imagen); la ausencia casi total de indicaciones (lo que implica 
en amplias tomas de decisiones por parte del director y de los actores); la perma-
nente ambigüedad acerca de lo que es real y de lo que no es, o mejor, LA PERCEP-
CIÓN DE QUE LO REAL (ASÍ COMO EL TIEMPO Y EL ESPACIO) ES SIEMPRE UNA 
CONSTRUCCIÓN Y NO UNA EXPERIENCIA AUTÓNOMA QUE COMPARTIMOS; 



18

y la musicalidad rítmica del texto. Muchas veces la MÚSICA de las palabras llega al 
punto de casi sustituir la propia idea de TRAMA (pilar del drama tradicional).

4. Las herramientas citadas son introducidas en la dramaturgia (algunas apenas in-
sinuadas) por autores como Harold Pinter y Samuel Beckett a partir de mediados del 
siglo XX. Pero Richard Maxwell no se coloca en una condición de ruptura; al contra-
rio, se localiza como parte de una tradición, que le corresponde desplegar en cami-
nos insospechados. (Me acuerdo de Jon Fosse, que se dice ligado inexorablemente a 
una tradición de autores trágicos que se remonta al origen griego. O de Sarah Kane, 
que siempre habló de su amor por Pinter y Brecht y de la influencia de ellos sobre 
ella.) Si no dialogamos con el pasado, si no lo visitamos, lo que nos resta es la mudez 
(Umberto Eco). Es obvio que un autor como Maxwell sólo escribe lo que escribe hoy 
porque Beckett escribió lo que escribió durante toda su vida; pero percibo también 
que la obra de Maxwell trae un uso de estas herramientas que es muy personal, muy 
autoral, y que es nuevo, porque amplía ese uso, abriendo y habitando otro espacio/
tiempo existencia (como el noruego Arne Lygre, que toma estrategias de B. Brecht 
y hace un uso completamente distinto de ellas –con intenciones y resultados abso-
lutamente distintos de los de Brecht). Jon Fosse es una de las voces más innovado-
ras del teatro contemporáneo y es un autor ligado a la tradición, que usa todas las 
herramientas citadas arriba, pero de un modo como ningún otro autor soñó u osó 
usar. Son otros tiempos; las respuestas de los autores son otras, aunque algunas con-
quistas formales del siglo XX perduren en el trabajo de nuevos dramaturgos pero de 
modo amplio o desligado o radicalizado o resignificado, lo que nos lleva a lugares 
desconocidos. Lugares a donde ni Beckett ni Brecht ni Pinter nos habían llevado.

5. Crear otros juegos de lenguaje –distintos de la poética figurativa (esto es, naturalis-
ta/realista) pues tal vez ya no tengan mucho más para enseñarnos o esclarecer sobre 
las relaciones humanas. (El caso es que el juego figurativo parece gastado, debido a 
su basta aproximación por los mass media). Una cuestión estética es siempre una 
cuestión existencial; en este sentido, la construcción de otras poéticas significa la 
proposición de otras posibilidades de experimentarnos la condición humana.

6. La narrativa, aquí, NO ES EL SENTIDO de las piezas.



19

7. Lo fundamental es entender la Historia del Arte no como un recurso evolutivo (lo 
que siempre redunda en callejones sin salida, en esterilidad), sino como una TRA-
YECTORIA DE CONSTRUCCIÓN DE POÉTICAS, que responden al espacio-tiempo 
de cada autor. Una POÉTICA es un JUEGO DE LENGUAJE. Construir una poética es 
establecer las REGLAS del juego – este juego que, necesariamente, actúa en el senti-
do de ampliar la experiencia humana, más allá de la experiencia que la instancia de 
la cultura nos proporciona.

8. La cuestión figurativa (poética naturalista/realista) es peligrosa porque pretende 
reinar hasta sobre el propio hecho-teatral (esto es, sobre el teatro como lugar de 
construcción de juegos de lenguaje), imponiendo la narrativa como sentido único de 
la obra. Para trabajar con la figura (personaje) en un contexto figurativo, es necesario 
crear una estructura lo bastante rigurosa y limitada para promover una especie de 
aislamiento (pienso en los personajes del pintor Francis Bacon, figurativos pero habi-
tando un espacio que no se estructura en consonancia con ellos.) Es una fuerza que 
no viene de los personajes, sino de fuera, una fuerza externa, estructural. Es así que el 
hecho-teatral se impone, y lo figurativo puede ser visitado sin reinar. Este es el norte 
conceptual de Tríptico.

9. La figura así aislada (del contexto figurativo) se vuelve un ÍCONO.

10. Existe una LÓGICA DE LA SENSACIÓN (pienso en el ensayo de G. Deleuze so-
bre Francis Bacon) y es con ella que trabajamos.

11. Operar a partir de dos puntos terminales (la obra de arte es rebasada por la ten-
sión originaria de la lucha permanente entre representar el mundo o establecer la 
autonomía de la obra). Por ejemplo, - La Duda de Cezanne (figuración por abstrac-
ción) y LA DECONSTRUCCIÓN MINIMAL (reducir al mínimo, como estrategia, los 
elementos con los cuales se trabaja).

12. A la nada del absurdo,
de la desesperación,
y también a la nada de la incomunicabilidad,
contraponer otra experiencia



20

que nuestro entendimiento existencial
desconoce.

13. Porque no estamos aquí en la esfera de la psicología o en la esfera de los arqueti-
pos o en la esfera de los sentimientos nombrables (síntesis de todo y cualquier espe-
cie); estamos trabajando con la parte de la vivencia humana que no tiene nombre, 
algo EXTRÍNSECO al sí mismo cultural.

14. Trabajar con la producción de diferentes especies de intensidades, que se suceden en 
elipsis de tiempo/espacio mucho más próximas a la lógica de la poesía que a la lógica 
de la prosa.

15. A los actores: al contrario de una postura afirmativa, encontrar su presencia en 
la ausencia, y en la ausencia su presencia (aparente “simplicidad” (en la verdad: RE-
DUCCIÓN conquistada) producto de un abordaje de alta complejidad técnica – ver 
el tránsito entre diferentes usos del lenguaje presentes en el Nudo Borromeo de J. Lacan, 
base de nuestro trabajo con la voz).

16. Mi relación con los actores es como la de Carlos Zílio con el color siena – y la de 
ellos con la escena es como la de Cy Twombly con la tela (construcción de trazos, 
manchas y supresiones – ver R. Barthes en su ensayo sobre el pintor).

17. Pensar un sistema dramático estricto a partir de datos fundamentales constituye 
la verificación y reconstitución de esa escena a través de aquellos mismos datos que, 
en el límite, decretan su muerte (no se trata de lo pos-dramático, sino de la confi-
guración de una DRAMÁTICA fundada en soportes muy distintos de aquellos que 
modelaron el drama clásico).

18. Reducir a la nada o a casi nada es la actitud metodológica de estar en la posición 
de tener toda la escena como un dato externo integral, y objetivada; lo opuesto del 
artista moderno que todavía estaba dentro de la obra y era parte indisociable de ella. 
La escena se transforma, de manera irremediable, algo visto desde fuera, hasta, y 
principalmente, por el artista contemporáneo (actor y director). Es él quien debe 
intentar INCORPORARLA en ese EXILIO MUTUO. 



21

19. La obra nos libra de lo TRÁGICO, o sea, de nosotros mismos.

20. La escena se da (en Tríptico) sobre la forma de DISLOCAMIENTOS, y no más 
de OPOSICIONES. Tránsitos, en permanente inestabilidad, entre diferentes usos del 
lenguaje.

21. “Si usted sigue la naturaleza, no será capaz de forma alguna de subyugar lo trági-
co en su arte.” Piet Mondrian

22. “No es tan azul como pensábamos. Para ser azul no debe haber preguntas.” Wa-
llace Stevens

23. La singularidad es el tema perpetuo de la constitución de obras de arte; una sin-
gularidad que todavía está al alcance humano. En suma, la escena es un atajo para 
lo intangible.

24. “La geometría devora a su metafísica.” Barnett Newman.

25. “Lo que incita nuestro interés es la angustia de Cezanne –ahí la lección de Ce-
zanne.” Pablo Picasso

26. ¿Hasta qué punto se puede ir dentro de rigurosas limitaciones autoimpuestas? 
¿Hasta qué punto puede reducir y, todavía así, hacer la escena vivir (ver los rectán-
gulos vivos de Barnett Newman)? Tres explicaciones para estas formas aparente-
mente perversas (es su reducción casi sadomasoquista): 
A. Al posicionarse contra la “total libertad” del teatro contemporáneo, se opta por 
disciplinarse, buscando variaciones (mínimas, pero suficientes) en el ámbito de un 
lenguaje estrictamente limitado.
B. Al cultivar una obra cuya absurdidad huela a anti-arte, darse margen al nacimien-
to de un arte que es, sobre todo, anti-anti-arte;
C. Forzar al receptor a detenerse y a concentrarse para ver lo que sea en la obra. 
Al oponerse a la actividad abierta-a-todo del teatro contemporáneo, que funciona 
como un estimulante para las fantasías del espectador, se le obsequia al público con 
un artefacto espacio-temporal del cual él nada obtendrá a no ser que sea apto para 
mirar exhaustivamente hacía algo extrínseco a sí mismo.



22

27. El nivel de esfuerzo artístico necesario para producir tal reducción…
(Porque no se trata apenas de reducir, sino de mantener la VIDA de la FORMA – en 
caso contrario todo se volvería simple y fútil.)

28. “Were all the stars to dissapear or die
I should learn to look at an empty sky
And feel its total dark sublime”.
W. H. Auden

29. Preguntarse sobre la FORMA DEL TIEMPO.

30. ARTE COMO ARTE (un teatro de operaciones – ver la obra de Ad Reinhardt).

31. Como los románticos (que primero declararon la independencia de los artistas), 
ver al arte como una manifestación esencial de la libertad humana – pero definir esa 
libertad como liberación de sí mismo y del flujo del día-a-día (esto es, de la cultura).

32. La definición de arte como construcción de un complejo sistema de relaciones 
formales, creado en el más amplio contexto de construcciones anteriores; eso im-
porta más que su significado.

33. Un trabajo de arte encuentra su lugar en la secuencia, al mismo tiempo antes 
y después, de otros trabajos de arte. Todo gran trabajo de arte nos fuerza a revisar/
reevaluar todos los trabajos de arte anteriores.

34. La voz construye PLANOS: avanza (para fuera del escenario); regresa (para den-
tro de él); crea transparencias a través de las cuales podemos vislumbrar algún as-
pecto; bloquea completamente nuestro acceso; estimula nuestro imaginario, per-
mitiéndonos ver en nuestro espacio mental; nos trae de vuelta para el aquí-ahora de 
la sala de espectáculos. La voz: música que crea diferentes planos, produciendo una 
especie de efecto estereofónico (estereofonía que no es apenas sonora, sino que tran-
sita por esferas sensoriales, imaginativas, conceptuales), creadora de velos translú-
cidos y de sólidas barreras, creadora de texturas y vibraciones que llenan el espacio 
de sensaciones innombrables,  creadora de realidades ostensivamente ficcionales y 



23

de hechos-lenguaje. Tránsito permanente entre evocación e invocación. No nos confi-
na enteramente a la frialdad de la superficie, y no retrocede todo el tiempo detrás de 
ella, sino que excava planos que salen unos dentro de otros.

35. La sensación nunca aparece ANTES; ella está enteramente contenida en el habla, 
cuando da su emisión (esto obstruye el abordaje psicológico).

36. Cuerpo y voz son campos estéticos autónomos uno en relación con el otro, en-
tidades no-asociadas. Es así que deben ser encarnados y trabajados por el actor (evi-
tando el pleonasmo: el vector unidireccional, ilustrativo, didáctico, subrayado. De 
este modo, es posible que todo se mantenga en la esfera de la sugestión).

37. Concepto de inmovilidad-móvil: a pesar de la aparente inmovilidad física de los 
actores, el movimiento entre estos planos vocales – que se da en el tiempo y no en el 
espacio – es uno de los fundamentos de esta Dramática. La originalidad del proce-
dimiento es nuestra contribución para la ampliación del working space del teatro.

38. Inmóviles en el espacio, somos mucho más rápidos en el tiempo (ver la Teoría 
de la Relatividad de A. Einstein).

39. Las diferencias (cambios mínimos) resaltan justamente porque hay pocas cosas, 
tan poco que cada ahora, aquí, esto y aquello se vuelve mucho.

40. Hacer del mínimo signo un acontecimiento.

41. El teatro es hoy uno de los únicos lugares en que podemos tocar lo que la razón 
no alcanza completamente. En el vacío de la escena, en el silencio visible de la ausen-
cia, algo se exalta. Vamos al teatro para tocar lo que se exalta en el vacío.

42. En el contexto de un teatro ruidoso y gestual, los receptores nos colocamos cara 
a cara con un silencio paralizado, devastado.

43. El blanco, la inmovilidad, el silencio, la inexpresividad, no son provocaciones, 
sino una herencia poética que viene, entre otros, de Mallarmé.



24

44. Es preciso que siempre haya una ambivalencia entre ground y motif.

45. Tenemos que mirar la parte de la experiencia humana (esto es, de la vida) que aún 
no ha sido sofocada por la tempestad de las imágenes y el ruido de la contempora-
neidad. Tenemos que elaborar una experiencia estética que no repita ingenuamente 
ninguno de los discursos hegemónicos de la cultura. Nunca hubo tanto sonido e ima-
gen. Tríptico construye el silencio y el vacío. No el silencio y el vacío estériles, fútiles. 
Construir la forma actual del silencio y del vacío, su insospechable diseño en el espacio 
y en el tiempo; diseñar líneas de fuga.
Este teatro, aunque sea también un contra-flujo de la cultura contemporánea, se sinto-
niza con la abstracción creciente de la vida actual y, particularmente, de la vida urbana. 
El término clave de Anthony Giddens para esta abstracción (o alienación) es desanclaje.

46. Nada causa más repulsión e incómodo al sentido común como el concepto de 
alteridad. La alteridad instaura otra experiencia de lo humano – lo que es intolerable 
(más que nunca en nuestra era de comunidad global)- y se le da a esto, a falta de otra 
etiqueta (puesto que no hay, al menos en el surgimiento de la alteridad), la designa-
ción genérica de extraño.
Ser extraño (diferente del sentido común, es decir, elaborado de modo distinto de las 
estrategias de construcción empleadas por la cultura de masas) no es un valor en sí 
mismo. Es necesario que esta extrañeza provenga de la instauración de una Poética: 
un sistema complejo de relaciones formales que, articuladas, promuevan una otra 
experiencia de lo humano (siempre una ampliación, en vista de ser una contrapar-
tida dialéctica a la cultura).

47. No es la narrativa que queremos mostrar, sino la semilla de la narrativa: el trazado 
específico de fuerzas movilizadas por Richard Maxwell en su escritura. Para escenificar 
su obra, dialogamos no con la forma final de las piezas, sino con la pulsión (o síntoma 
indescifrable) que lo llevó a escribirla. No buscamos responder a la pregunta que el 
autor formula, más bien buscamos, sí, hacer la misma pregunta.

48. La narrativa es un método de sentido. Como todo método, trae consigo una ideo-
logía – al imponerse, impone también una determinada imagen de lo humano. Esa 
imagen es, desde hace mucho, hegemónica. Aceptarla significa aceptar la vida hu-



25

mana que consiste en una cosa determinada – y es contra esta norma que nuestro 
teatro se coloca.

49. Hay una cercanía entre palabra y tiempo – que transforma el tiempo en espacio.
“El tiempo es espacio” (Rainer Maria Rilke).

50. La palabra como rizoma.
El movimiento como rizoma.
El rizoma es una semilla que crece en varias direcciones – y crece en el suelo prepa-
rado del espacio mental de quien ve (observador) y de quien hace ver (actor).

51. Para bordear lo abstracto, paradójicamente, es necesario ser absolutamente con-
creto. Intentar tocarlo directamente sólo lleva a la fantasía (y por fantasía entiénda-
se la ilusión del auto-engaño).

52. Tríptico promueve un dislocamiento radical: del eje interno (situación ficcional) 
al eje externo (emisión de signos para el receptor/platea). El punto central, entonces, 
es el de la transmisión de signos – rizomaticos, purulentos (en el decir de Artaud), 
indecidibles (en el decir de Luis Fernando Ramos) en cuanto a su significado último; 
pero lo suficiente poderosos para instigarnos a buscar por sus significados – o para 
inventarlos. Y si el punto es la transmisión, el actor se vuelve invisible, desaparece – 
y esta cualidad de presencia es más auténtica (vida y obra de Alberto Giacometti), 
porque es más próxima al Dasein (empleado por M. Heidegger) y más distante de la 
máscara (esto es, de la cultura, del sujeto cultural). Este procedimiento, acompaña-
do de la oscuridad de la escena (que apaga los rostros de los actores), confiere a las 
figuras un estatuto ontológico. Se abre, entonces, un insospechado e infinito campo 
de lo humano, explorado por el arte y nunca tocado en el ámbito de la cultura (que 
sólo trabaja con el sujeto estratificado definido en la modernidad como único modo 
de subjetivación posible).

53. El teatro debe de tener la oportunidad de tocar el infinito contenido en las pala-
bras (operación de descubrimiento del texto, en el decir de M. Heidegger).
En el teatro lo que importa no es decir (bien o mal) el texto, sino trabajar para que 
el texto haga ver, para que las palabras nos transporten, nos disloquen, instauren una 
cualidad de experiencia del orden del enigma.



26

54. Tríptico existe en una interzona: un espacio/tiempo en comunicación con zo-
nas conocidas, pero que son fundamentalmente un campo desconocido.

55. La luz es, al mismo tiempo, presente e intangible. (En este sentido, su especifi-
cidad se coloca como paradigma para la actuación –materia e inmaterialidad con-
jugadas.)
En Tríptico se creó una dramaturgia de la luz, a través de tres operaciones funda-
mentales:
A. Transustanciación del lugar común, por el uso insospechado de las lámparas de 
flúor. Estas lámparas, de fabricación industrial, compradas en cualquier tienda, son 
el símbolo máximo de nuestra sociedad anodina e impersonal, pero aquí son usadas 
de modo que afectan la percepción de los receptores (y de los actores), instaurando 
extrañas atmósferas que remiten a (pero deforman sensiblemente) su uso cotidiano;
B. Oscuridad, penumbra casi permanente, que confiere una dimensión ontológica a 
las figuras en el escenario (instancia abstracta), privándonos de exagerar sus rostros, 
y permitiéndonos así proyectar una serie de contenidos inconscientes sobre los per-
sonajes, instaurando un perpetuo estado de incerteza;
C. Focos muy cerrados, que iluminan apenas los rostros de los actores, y que se al-
ternan abruptamente con la oscuridad penumbrosa de las siluetas, alterando la per-
cepción (nuestra mirada tiene dificultades de enfocar por causa de estos tránsitos 
violentos), confiriendo a las figuras, momentáneamente, la condición de sujetos 
(instancia figurativa).

56. Lo dark dark dark
	 “They all go into the dark” (T.S. Eliot).
	 “It is dark disaster.
	 That brings the light” (Blanchot).

57. Es en el sacrificio destructor de la buena articulación que vemos surgir la forma 
contemporánea de la belleza. Una extraña belleza, que no se constituye por los va-
lores estéticos hegemónicos, sino que se encuentra en la elegancia con la cual una 
determinada realidad se hace presente, forzando nuestra visión y, así, volviéndose 
nuevamente digna de nuestra atención.



27

58. Y si no hay pathos, algo emerge en exceso potente: el propio lenguaje.

59. La palabra significa por diferencia.
La imagen significa por semejanza.
Cuando evitamos cualquier procedimiento cultural (mismo en el campo de la ges-
tualidad, por ejemplo, al de la ordenación estructural de la obra), es porque quere-
mos permanecer en el terreno de la diferencia en relación al mundo –rehusando la pre-
sentación de modos de cultura en el escenario y haciendo de la experiencia estética 
una experiencia poética, en el sentido de la transubstanciación de los sentidos y de la 
revolución de los signos. De ahí viene la dificultad de diálogo que la obra establece con 
percepciones acostumbradas a la facilidad de las imágenes ilustrativas.

60. Cuando Barnett Newman traza su línea (zip) en el plano, está más próximo de 
la palabra que de la imagen: significa por diferencia, no por semejanza. Ahí su arte se 
aproxima más a la literatura –y, en la literatura, a la poesía (su epifanía) – que a una 
producción de imágenes. La imagen pertenece al espacio. La poesía pertenece al 
tiempo.

61. Tríptico es un teatro que dialoga con la poesía (en su supremacía del significan-
te y en su enunciación del significado como un torbellino laberíntico, así como en 
su inestable construcción elíptica del tiempo, del espacio y del sujeto – pienso en F. 
Hölderlin y en Robert Crewley).
El placer ligado a la poesía es resultado de la destrucción y desilusión que ella causa 
al sentido cultural de las palabras.

62. Es en el lenguaje, dice M. Heidegger, que se cumple la relación humana con 
el ser/estar, esto es, en el lenguaje se cumple nuestra Ek-sistenz. Para Heidegger, el 
modo de ser específicamente humano es su Ek-sistenz, que en su perspectiva ontoló-
gica define no como un mero hecho de existir, sino como nuestra esencial relación 
con el ser/estar. En el lenguaje, por tanto, se realiza/ se inventa el hombre. Lenguaje 
no es apenas mero instrumento de comunicación, sino el establecimiento especí-
fico de nuestro estar en el mundo, de esta o de aquella o de otras infinitas formas.

63. “Es la distinción entre el peso prefabricado de la historia y la experiencia directa 



28

que evoca en mí la necesidad de hacer cosas que nunca antes fueron hechas” Ri-
chard Serra.

64. Artistas con quien nos mantenemos en permanente conversación:
Willem de Kooning – dislocamientos entre planos pictóricos, tensión entre abstrac-
ción y figuración.
Mark Rothko – sensaciones crepusculares (arte ontológico).
Barnett Newman – trabajar en el campo de lo innombrable (operar como el Génesis 
bíblico).
Ad Reinhardt – arte como algo extrínseco al sí mismo cultural.
Cy Twombly – intensa ambivalencia entre todos los elementos de la obra (la origi-
nalidad consiste en un agudo discernimiento de lo poco que un artista puede atre-
verse a hacer en el transcurso de la creación de una obra).

65. Ahora bien, dónde vive el peligro

	 “Es allí que también crece.
	 Lo que salva” F. Hölderlin.

66. YO HABLO: YO EXISTO. (La célebre fórmula de Lacan. Es el modo como hablo 
que define el modo como existo. Cada arquitectura lingüística define un modo de 
cómo habitamos el mundo).

67. El espacio está vacío para que pueda estar lleno de lenguaje.

68. La gran acción realizada en Tríptico es el habla: es ella que construye y decons-
truye el espacio; que provoca transportes inestables en el tiempo; que evoca e in-
voca; es a través del habla, en el habla, que la presencia humana habita distintos 
modos de subjetivación. Y es en todas las problemáticas ligadas a este acto (que no se 
relaciona con expresión, pero sí con invención) que la obra se sitúa, se desdobla, se 
expande – en direcciones siempre imposibles.

69. No se trata, en esta obra, de entendimiento (comprensión unívoca de la narrativa, 
objetivación del sujeto y esclarecimiento acerca de sus motivaciones), sino de producción 



29

y experimentación de intensidades desestabilizadoras. Producción de intensidades: pro-
ducción de diferentes especies de intensidades; en términos de estrategia de cons-
trucción escénica, la producción de intensidades es lo contrario del sistema acumulativo 
de Hegel: se trata, aquí de la construcción y supresión imprevisibles de líneas de fuga; 
eso altera profundamente nuestra percepción del tiempo.

70. Richard Maxwell es el creador de una Poética fundante, de un teatro que no se 
configura como ESPEJO DEL MUNDO, sino que se instaura como TEJEDURA in-
sospechada: red de hilos engendrados por otros modos de subjetivación, por afec-
tos, sensaciones, imágenes y construcciones que son del orden de lo innombrable 
– puesto que se localizan fuera de la cartografía reconocible de la cultura. No nos 
reconocemos – ni a nosotros, ni a nuestro mundo – en estas obras; lo que veremos 
aquí son otras posibilidades, ligadas al fin de la idea moderna del sujeto, y al surgi-
miento de una lógica otra de funcionamiento para la humanidad en nuestros días. 



30

La producción audiovisual con fines 
artísticos es la rama de esa estructura 
arborescente y misteriosa a la cual 
podría titular como “arte digital de 
la imagen en movimiento” y es que a 
pesar de múltiples intentos por realizar 
primero cortometrajes, luego video-arte, 
arte Vj y finalmente video-mapping 
tuve que antes intentar actuar, dibujar, 
pintar, escribir, hacer música, danzar 
y dirigir. Pero en esta pretensión tuve 
a bien rodearme de amigos y artistas 
con quienes viví diversas experiencias 
definitorias hasta encontrar una 
relación muy atractiva en el arte 
escénico con el audiovisual. 

En los umbrales de la actividad 
escénica y videográfica-cinematográfica 
formamos un colectivo llamado 
Animart, el cual crecería después en 
dos áreas: teatro y video, luego de 15 
años, formalizamos la Asociación Civil 
sumando a Andrea Pérez, ilustradora 
digital. De esta manera Sandra Rangel 
se dedica a producir, escribir y dirigir 
teatro y yo a la producción audiovisual.

Pero en esos inicios mi labor 
juvenil fue la de hacer video-arte, 
influenciado por el colectivo Fluxus, 
Nam June Paik y los videoclips 

musicales que devoraba. La necesidad 
de incursionar en un ámbito vivo con el 
video me llevó a convertirme en Vj sin 
saber todavía del término, utilizando 
un par de reproductoras de cinta VHS 
y un switcher chino de plástico de bajo 
costo. En esta aventura me acompañó 
Gustavo Gómez y fundamos el sello 
AUX Live Cinema. Luego se sumó Jairo 
Torres, egresado de artes visuales.

Cobramos consciencia de lo 
que estábamos haciendo cuando una 
investigadora de nombre Eve Guerrero, 
radicada en Francia, nos contactó pues 
estaba realizando un estudio sobre el 
movimiento Vj en México, y presentó 
su informe en la Université Paul Valéry, 
en Montpellier, Francia. Yo venía 
regresando de una estancia en el Centro 
Multimedia del Centro Nacional de las 
Artes, empapado de experiencias, teoría 
y apreciación de arte electrónico, por 
lo que aprovechamos para hacer un 
evento de divulgación llamado “Visual 
Micro Fest” en total underground, ya 
que no sabíamos aún gestionar apoyos 
gubernamentales, aunque tampoco 
teníamos tanta actitud de hacerlo. 

Encontramos pronto que ordenar 
los elementos sobre una línea de tiempo 

El videomapping aplicado a la escena
por Héctor Daniel Pérez Aguilera
Con la colaboración de Sandra Rangel y Andrea Pérez



31

sin un plan, u orden ”a priori”, sino sobre 
la necesidad por mantener una relación 
con el espectador, el acto, el “live act” 
propicia nuevos horizontes para el 
creador audiovisual: ya no se es director, 
se es actor de las imágenes.

Al respecto, Mia Makela, 
una autora importante para que 
decidiéramos utilizar la etiqueta de 
“live cinema” en el colectivo AUX, hace 
una interesante reflexión que vivimos 
en algunas sesiones:

La situación en vivo llama a la 
improvisación. Como músicos 
de jazz que pueden confluir 
durante horas, sobre una base 
improvisada, un tipo similar 
de jamming puede ocurrir 
también entre los artistas de 
live cinema y los músicos, 
permitiendo que la intuición 
y la colaboración tengan 
prioridad sobre seguir cierto 
plan. Este es un reto interesante, 
ya que la comunicación 
entre los intérpretes se hace 
literalmente audible y visible 
para el público.  (Makela, 2006, 

p.35)

Si fueran válidas las analogías 
anteriores, se podría conceder otra más, 
la del concepto “trans-creación” donde 
Haroldo de Campos, citado por Tapia 
(2010) dice que la obra se puede “volver 
a crear” o “re-crear” basándose en la 
noción de que es mejor crear a partir de 

lo creado, que traducir (traicionar) la 
obra. “Devenir” más que “producir” ya 
que el producere presupone un “ducto” 
como apunta Iglesias (1994, p.74) en 
sus reflexiones sobre la teoría de la 
sensibilidad. 

Así, la obra no es obra ya sino 
remix de elementos. Para Mark 
Amerika, la remixología no es más que 
“un suceso de habilidad y sensibilidad 
artística sobre un material que ya existe 
como obra, pero no se percibe hasta 
que el artista en vivo la ordena sobre el 
tiempo real en que se muestra” (2008). 
El Vj usa lo que esté a su alcance, como 
es el cine, la animación, la misma 
televisión, y ahora el youtube: “Los VJs 
proyectan las historias de la cultura 
contemporánea, yuxtaponiendo 
fragmentos… para alimentarse de ellos y 
recontextualizar la gran manipulación 
visual que experimentamos en nuestra 
vida cotidiana.” Makela (2007, p.71).

Así, el valor del loop, como 
“fragmento corto que se repite 
cíclicamente… precisamente, la unidad 
mínima de trabajo de los videojockeys” 
Alarcón (2001, p.58) cobró relevancia 
para mí, al hacer de mis video-artes y 
cortometrajes extractos para obtener 
samples que pudiera emplear en vivo, 
resignificando y reviviendo dichos 
trabajos en contextos musicales, 
dancísticos y teatrales. Pude darme 
cuenta de que estos fragmentos de mi 
trabajo se re-contextualizaban con cada 



32

disciplina con la que los intermediara. 
Esta intermedialidad posibilitó 

modificar conceptos unánimes que eran 
pactados entre los ínter-actores sobre 
el performance en vivo. Así aprendí 
a ver y escuchar los indicios de los 
artistas sobre los que quería intervenir 
con mi propia rúbrica logrando ciertas 
armonías interesantes. Otra forma de 
revivirlos fue subirlos a la entonces 
novedosa plataforma de videos en 
internet “Vimeo”, lo cual valió para 
que me fueran seleccionados cuatro 
trabajos con el fin de conmemorar 
el Día Internacional del Video Arte 
en España. Mis experimentos por fin 
tenían público.

A pesar de que el término Vj 
tiene su origen en los clubes de música 
bailable en los años ochenta, no debe 
descartarse que esta actividad se pueda 
emplear en artes escénicas ya que:

Fuera de su marco nativo, 
puramente lúdico y 
underground, el campo de 
actuación de un vj no se limita 
a los clubs, extendiéndose a 
conciertos, publicidad, eventos 
públicos, presentaciones, 
televisión, etc. El término 
también es aplicable para 
los presentadores de videos 
musicales en cadenas de 
televisión de este concepto, 
como por ejemplo MTV. En 
África los VJs son los que 
interpretan las películas en 

lenguajes locales en tiempo 
real, al estilo spoken word y 
el slam. (colectivo Zemos98, 

2007, p 65).

Cosa curiosa si se considera que el 
término Live Cinema en algún punto 
de la historia se consideró para 
designar la actividad de musicalizar 
con instrumentos en vivo, a menudo 
piano, las proyecciones de cine en la era 
silente. Luego Mia Makela lo refrenda:

Live Cinema describe el trabajo 
en el que es en esencia, artístico, 
para hacer una separación 
de VJng, que es básicamente 
el DJing visual. Los DJs no 
producen su propio material, 
mezclan música, de la misma 
manera que los VJs mezclan el 
material ya existente. Esto no 
significa que los VJ no puedan 
crear también sus  propios 
videoclips, pero hay muchos 
que consideran que producir 
material no es necesario para un 
VJ, que presenta en sus sesiones 
principalmente las corrientes 
visuales contemporáneas 
de nuestra cultura. (...) Los 
objetivos de los creadores de 
cine en vivo parecen ser más 
personales y artísticos que los 

VJs”. (2006, p.23)

Fuese arte Vj o live cinema, para 
entonces, Animart teatro y Aux Live 
Cinema trabajaron como dos colectivos 



33

hermanos, mezclando las artes 
escénicas con la proyección de video 
no lineal y no narrativo, de donde vale 
subrayar de entre varios performances 
experimentales la obra de teatro “El 
Motel de los destinos cruzados” de 
Luis Mario Moncada, un remontaje de 
la ya de por sí experimental puesta en 
escena dirigida por el mismo Moncada, 
que movimos gracias a una beca bajo la 
etiqueta de “teatro y arte Vj” amén de los 
términos multidisciplinario, alternativo 
y demás en voga para aquél año: 2011. 

La obra contó con una gira 
nacional que cultivó en nosotros 
como grupo la necesidad de continuar 
en ese rumbo. La proyección de 
video en esta obra no era full frame, 
es decir, no se empleaba el total del 
lienzo de la proyección, dejando áreas 
en oscuro, y priorizando otras muy 
específicas, conforme a las prácticas de 
luminotecnia teatral, creando acentos 
y atmósferas que versaban sobre las 
emociones de los personajes. 

Por consiguiente, las imágenes en 
video que empleamos eran abstractas, 
creadas enteramente en computadora 
(animación digital) y no empleamos 
la proyección para ubicar a los 
personajes en lugares o contextos de 
espacio-tiempo. En el cine “normal” 
o live action, el movimiento de las 
imágenes es preexistente, la película o 
el sensor de la cámara tiene la facultad 
de registrarlo, cada fotograma es un 

instante congelado de este movimiento. 
En cambio, en el cine de animación el 
movimiento no existe previamente 
sino que se crea durante la proyección. 

De aquí la habilidad esencial 
requerida a un animador: saber 
imaginar el movimiento. Norman 
MacLaren lo expresó diciendo que 
el cine de animación es, sobre todo, 
“el movimiento dibujado, y no unos 
dibujos que se mueven”. Por esta razón, 
la animación es un proceso de creación 
plena audiovisual, pues considera 
la libertad del movimiento, con las 
variables de espacio y tiempo contenidas 
en un proceso que si se genera en 
tiempo real, cobra una realización aún 
más grande como medio de expresión 
performativa.

Sandra Rangel, directora de 
la puesta y quien en mayor medida 
propició que se usaran visuales de video 
en tiempo real luego de ver los shows 
Vj de Héctor y Gustavo, hizo su tesis a 
partir de este experimento, y redactó 
una sistematización del proceso para 
obtener el título de licenciatura en 
Teatro de la Escuela Popular de Bellas 
Artes en la Universidad Michoacana. 
Sobre la ausencia de escenografía 
Sandra apunta: 

Se estableció que fuera 
simbólica más que referencial. 
En otras palabras, se buscó 
omitir elementos de realidad y 



34

contexto visual que referenciaran 
al interior del motel, como 
son paredes, puertas, camas, 
lámparas o cortinas. Únicamente 
se emplearon sillas, las cuales 
delimitaron el espacio donde el 
actor se desenvolvió. (2013 p.38).

Andrew Bucksbarg, autor de uno de los 
artículos de la compilación Vj Theory, 
nos afirma que son los contrastes en la 
intensidad de la luz los que logran gran 
parte de percepción de las cualidades de 
la imagen que es recordada: 

Estudios psicológicos muestran 
que no es el color, sino los 
contrastes en las intensidades 
de la luz los verdaderamente 
importantes en la percepción 
del movimiento, la profundidad, 
la perspectiva, el movimiento 
relativo de los objetos, el 
sombreado y las gradaciones de 
la textura. Las intensidades en las 
prácticas audiovisuales y basadas 
en el movimiento pueden 
crear una tensión dramática y 
mantener esa atención a través 
de diferentes contrastes a través 
de la construcción de intensidad. 

(2008, p.6). 

En cuanto al tema de hacer proyecciones 
sobre los actores, resolvimos unificar 
ritmo y significación del empleo de loops 
de video, sobre el cual versa la actividad Vj 
“los VJ normalmente movilizan la mirada, 

implicando continuos movimientos de 
cámara para producir una sensación de 
desplazamiento” Makela (2007, p.71) por 
lo que la dirección de actores construyó 
con ellos una dramaturgia corporal 
especial que se confabularía visualmente 
con la reiteración de los loops de video:

Se logró establecer la 
dramaturgia corporal de cada 
personaje. En un momento 
del montaje, se confundieron 
las intenciones, ya que el 
movimiento repetitivo (a manera 
de tics nerviosos) que adoptaron 
los actores para sus personajes 
no evolucionó en todos los casos. 
Por lo que se tallereó para que 
estos tics tuvieran sentido y peso 

escénico. (Rangel, 2013, p.25).

De ahí que la travesía por el mundo 
del video-arte devino en un intuitivo 
quehacer en lo escénico, que fue efectivo 
en la generación de tensión y drama 
como aportes lumínicos a la obra en vivo, 
ya que hay deudores de este arte como 
menciona Bucksbarg:

Existe una historia del arte del 
movimiento que forma flujos 
relacionales y afluentes en la 
práctica del trabajo audiovisual 
en vivo, como VJing. Esta 
historia de cine experimental 
y animación comparte y se 
superpone con las prácticas 
sónicas en niveles de abstracción 



35

en elementos de forma como 
el ritmo y el movimiento, la 
falta de narrativa convencional, 
intensidad dramática, así 
como improvisación, tiempo 
y prácticas performativas. 
Prácticas, que son moldeadas 
por acciones y reacciones 
momentáneas en el espacio o el 
contexto y el tiempo, así como 
nuevos medios de interacción 
y participación social. (2008, 

p.10)

Sobra decir que la obra mutaba y se 
nutría con cada representación, pero 
fue un hallazgo para nosotros. “Por otro 
lado, el operador de video en tiempo real 
consideró que la reacción del público 
podría ser mejor si se hacían ciertas 
adecuaciones… Una vez empezada la 
gira, el videoasta improvisaba según 
el público, el lugar y la iluminación.” 
(Rangel, 2013, p.16). 

En este tejido de posibilidades, el 
empleo del arte vj-mapping en teatro ya 
nos sugería la unicidad de cada función, 
y a pesar de que la puesta en escena 
no cambiaba en lo actoral, mas que lo 
que humanamente es repetible y por 
tanto característica inherente al teatro, 
sí lo hacía en su luminotecnia, ya sea 
caprichosamente bajo el criterio del vj, 
o ya sea porque la interacción de lo que 
sucede en la escena provocaba nuevas 
necesidades expresivas, las cuales 
podían ser satisfechas con una simple 

decisión en un software que permite 
esta toma de decisiones en tiempo 
real, sin postproducción y sin demora. 
Caímos sin darnos cuenta en el rizoma 
de Deleuze y Guattari, donde se lleva a 
cabo una “interconexión de signos en 
un mapa de experimentación constante, 
de proliferación de conexiones entre 
elementos o nudos heterogéneos, de 
multiplicidad dinámica, sin centro, 
dentro de una red absolutamente abierta” 
(González, 2013, p.37)

Nunca fui lo bastante bueno en 
contar historias en el lenguaje audiovisual 
o cinematográfico, notaba que mis 
cortometrajes tendían a ser crípticos y 
esto me condenaba a buscar explicarlos, 
a veces dentro y a veces fuera de la 
diégesis, por ello el coqueteo constante 
con el video no-narrativo y sus empleos 
en las puestas en escena. Fue hasta que 
Peter Greenaway hizo su Tulse Luper Vj 
performance en el Festival Cervantino 
del 2009, que un poco de calma y aliento 
llegó para emulsionar mis ambiciones de 
hacer algo relevante en mi campo. Creo 
que su famosa alusión de que el cine 
había muerto (pero no lo ha hecho, ¿o sí?) 
tiene que ver más con un tema de afore 
e interface que de inmanente estructura 
narrativa:

La experiencia tridimensional 
requiere la posibilidad de 
contar con diferentes ángulos 
de visión, algo que la sala/



36

pantalla de cine tradicional 
jamás ha considerado. Sí lo ha 
hecho el espacio de la ópera, 
con sus teatros/escenarios/
butacas/palcos especialmente 
preparados. (Greenaway, 

entrevistado por Boetti, 2012).

El término “mapping” si bien ya había 
sido acuñado en estados unidos desde 
la década de los 70´s no era empleado 
por nuestro grupo, hasta que cobró 
notoriedad y validez en nuestro país. 
Sin embargo, ahora reconozco que fue 
la técnica empleada al delimitar áreas 
volumétricas para proyectar sobre 
la escena del “motel de los destinos 
cruzados”, tanto en personajes, como en 
utilerías, como fue el caso de perseguir (a 
merced de hacer un tracking manual en 
tiempo real) un pequeño baúl, atrezzo 
que cargaba una de las antagonistas en 
la escena final con un loop de video que 
iluminaba con una textura “mágica” 
muy puntual como si de un seguidor 
(reflector) se tratara. Sandra recuerda 
otra escena:

El caso de Margarita, personaje 
antagónico, en cuya escena 
donde se narra el momento 
de su suicidio, aparece sobre 
ella una lluvia azul (de video) 
que se refleja sobre su vestido 
blanco, para simbolizar su 
llanto interno. También vale 
la pena mencionar el caso 
de la escena de “El baile del 

plenilunio primaveral”, en donde 
mientras los huéspedes del motel 
participan en una frenética orgía 
el escenario se tiñe de colores 
y formas caóticas en patrones 
abstractos, evolucionando al 
ritmo de la música electrónica.” 

(2013, p.14).

Este mapping sobre la escena nos trajo 
nuevas interrogantes pero sobre todo 
expectativas sobre el uso de la tecnología 
en tiempo real, y la necesidad de invertir 
tiempo en la curva de aprendizaje de 
nuevos softwares así como en adquirir 
nuevos dispositivos.

Después de esta experiencia vale la 
pena recordar la invitación que tuvimos 
de Jose Luis Pineda para trabajar en el 
equipo de la K´uinchekua, (fiesta en el 
idioma purépecha) un espectáculo de 
más de 200 artistas incluyendo Pireris, 
danzantes tradicionales y otros rituales 
identitarios del estado de Michoacán. 
En este evento aportamos proyección en 
ciclorama para servir como escenarios, 
usando para tal efecto capas separadas, 
las cuales se animaban por interpolación 
de movimiento en cada función, en otras 
palabras, eran fondos con elementos 
móviles, como son nubes, estrellas, 
lanchas de pescadores en el lago de 
Pátzcuaro, cambios de aspecto lumínico 
entre el día y la noche de los paisajes, 
entre otros. 

También hubo lugar para la 
abstracción empleando texturas de 



37

zarapes tradicionales y otros textiles en 
algunos números musicales y de danza. 
La flexibilidad que permite el software 
empleado y la experiencia con lo 
inestable de los performances anteriores, 
permitió funciones bien resueltas sin la 
necesidad de muchos ensayos, ya que fue 
un gran número de grupos involucrados. 
Subrayo que tuvimos el honor de traer 
este espectáculo al Palacio Nacional de 
Bellas Artes, donde hubo una emotiva 
ovación.

“Reunión de almas” fue nuestro 
penúltimo espectáculo, presentado en 
Parque Xcaret, en el marco del Festival 
de tradiciones de vida y muerte, en el 
cual colaboramos cómodamente con 
compañeros con quienes ya habíamos 
hecho teatro y visuales para la escena, 
como es el caso del ensamble Jadhex 
sonidos prehispánicos, el colectivo 
Dinas Bran y Entretenzión danza. 

Después de estas experiencias 
el Festival Internacional de mapping 
(FIMA) nos contactó para preparar 
un espectáculo para su segunda 
edición, la del año que pasó, y para ello 
desarrollamos la pieza “Toro”. Nuestra 
consigna era representar al estado pero 
a la vez innovar, por lo que nos dimos a 
la tarea de “reinventar” o “transcrear” al 
torito de petate, una costumbre presente 
en prácticamente todo el país con 
diferentes aspectos y materiales. 

Fue el pretexto ideal para buscar 
hacer tracking de movimiento del 

cuerpo de un bailarín, que fue Fabrizzio 
Gutiérrez, con quien trabajamos en el 
“Motel de los destinos cruzados”, y a 
quien le pusimos un traje de un traje 
de captura de movimiento (Tecnología 
MoCap) en tiempo real, con el cual 
pudimos programar todo tipo de efectos 
sobre el bailarín, incrementando la 
experiencia del público asistente. 

El traje consta de 14 sensores que 
comunican la posición de cada parte 
del cuerpo a un software que interpreta 
modelos 3D animados en tiempo 
real. Aparte de emplear el software 
acostumbrado como Madmapper y 
Modul8, tuvimos que aprender a usar 
otros como Pure Data, Axis Neuron, 
Perception Neuron, y Unity, un motor de 
videojuegos multiplataforma, empleado 
para desarrollar videojuegos 3D. 

De esta manera, el traje se 
comunicaría con Unity como si el 
bailarín fuese un jugador empleando un 
control, que comanda todo a partir de 
su cuerpo entero. Hay que apuntar aquí 
que intentamos emplear Kinect, pero 
Gustavo Gómez opinó que el rango de 
acción era muy limitado, además que 
la posición de la marioneta virtual, se 
perdía con ciertas vueltas y acrobacias 
a desarrollarse coreográficamente. 
Este empleo de los dispositivos y 
softwares originalmente producidos 
para el desarrollo de videojuegos no 
es nada nuevo, ya en un texto del 
MIT sobre el uso de la tecnología en 



38

el performance vemos ejemplos y 
reflexiones de primer mundo, ya que 
debemos estar conscientes que este 
ámbito es inicialmente costoso. “Hay un 
incremento en el uso (y abuso creativo) 
de motores y programas para juegos de 
computadora con fines performativos 
y artísticos incluyendo a artistas como 
Feng Menguo, Tom Betts, Mathias Fuchs 
y Silvia Eckermann.” (Dixon, 2007, p.21).

Personalmente los performances 
“Apparition” producida en 2004 por 
Ars Electronica Future Lab by Klaus 
Obermaier,  el cual integra danza y 
visuales, usando un sistema de tracking 
de los cuerpos para proyectar patrones 
minimalistas sobre los bailarines, y 
posteriormente el de Daito Manabe: 
Nosaj Thing - ‘Eclipse/Blue’ (2011) que 
mejoró algunos aspectos técnicos y 
desarrolló otros nuevos, inspiraron a 
nuestro colectivo de artistas a intentar 
estos métodos, por costosos (en dinero y 
curva de aprendizaje) que podían llegar 
a ser.

Fue en el primer FIMA del 2015 
donde Gorka Cortázar, artista digital 
y programador con vasta experiencia 
quien nos habló del arte generativo 
como algo que describiría mejor estas 
aproximaciones que ya intentábamos 
desde años atrás. Sin mucho glamour, 
Jaime Lobato lo define así: “Son obras 
de arte en las que el artista trabaja 
en colaboración con un sistema 
previamente elaborado para generar 

obras de arte” (2014). En el segundo FIMA 
ya nuestra pieza no fue monumental sino 
performática y con tintes generativos, 
el mismo Gorka vio la pieza y aplaudió 
ese rumbo, luego lo leí en una entrevista 
para la revista Walskium:

El videomapping es una técnica 
de expresión visual, y no un fin 
en sí mismo. La mayor parte 
de la gente asocia esta técnica 
con el mapping monumental, 
sobre edificios, que si bien es 
muy impresionante, tiene un 
lenguaje visual muy definido 
y que a mí, como artista, me 
empieza a resultar monótono 
y repetitivo, ya que me cansa 
ver edificios derrumbarse o 
convertirse en cubitos. Sin 
embargo, si nos olvidamos de 
la arquitectura y vemos las 
posibilidades de esta técnica a 
más pequeña escala, tenemos 
un ámbito de expresión visual 
que te permite transformar 
el espacio de maneras 
sorprendentes. (Cortázar, 2015).

El uso de arte generativo, y el 
videomapping como salida o canal 
lumínico que ofrece la visibilidad de 
estos sistemas en la escena, fue el reto 
y la búsqueda en 2016 para nuestro 
colectivo ya que si bien

No todo el arte digital es 
interactivo, pero es indudable 
que sólo en la interactividad más 
abierta encuentra el arte digital 



39

una configuración completa. 
En una pieza teatral interactiva, 
la posibilidad de modificar la 
forma en el momento en que 
se crea se pone a disposición de 
todos los participantes, ya sea el 
artista, ya sean los espectadores. 

(González, 2008, p.38).

Con la pieza “Toro” pudimos disponer de 
un traje de captura de movimiento con el 
cual logramos experimentar en terrenos 
de la ahora llamada “escena inteligente” 
con características enumeradas por 
Anxo González:

Abierta, imprevisible e 
inestable, multi-lineal, que 
depende de la implicación 
física del utilizador… que debe 
dejar un margen amplio a 
la capacidad improvisatoria 
de los ejecutantes… Así el 
diálogo entre el intérprete y 
el sistema informático pone 
en cuarentena la idea misma 
de autoría/autoridad, pues la 
pieza teatral depende de los 
significados programados por el 
ordenador, sometidos a su vez a 
la intervención humana. (2008, 

p.39).

Y es que el operador no desapareció, 
ya que éramos tres cuatro operadores, 
accionando sistemas de visualizados de 
captura de movimiento y clips de video 
lineal y escenográfico, además de la 
música y la iluminación convencional. 

Pero sí que vivimos la desaparición del 
autor en el proceso

La interactividad cancela en 
cierto modo el cierre de la obra 
y la introduce en el ámbito de 
la impredecibilidad. Por otra 
parte, la noción de escritura 
teatral se pasa así por el filtro 
muy selectivo del conocimiento 
y la competencia tecnológica y 
obliga, en la mayor parte de las 
ocasiones, a un trabajo en equipo 
que diluye la responsabilidad 
individual de un único creador. 
En definitiva, la interactividad 
conduce a la consideración de la 
pieza como meta-performance, 
pues en cada proyecto va 
implícito el cuestionamiento 
de la realidad escénica como 
intensamente artificializada, 
como construcción o como 
construirse en el mismo acto de 
creación. (González, 2008, p.39).

Ante esta desaparición de un único 
autor y la necesidad de un equipo 
interdisciplinario compuesto de 
programadores, artistas y técnicos, el 
intérprete de la pieza, Fabrizzio Gutiérrez, 
recibió cientos de instrucciones, tanto del 
coreógrafo Jorge Cerecero, como primer 
instancia de su lenguaje dancístico, 
Sandra Rangel en su lenguaje teatral-
escénico, Gustavo Gómez, Armando 
Vera y yo, respecto al funcionamiento 
del traje y su simultaneidad con los 
visuales. Jose Luis Pineda tuvo también 



40

sus instrucciones y aportes valiosos 
respecto a la iluminación. Finalmente 
todo versaba sobre una composición 
musical de Waldemar Aguilar y 
Tonalli Nakamura quienes también 
reinterpretaron la música popular del 
torito de petate. Las ilustraciones y el arte 
visual de Andrea Pérez fueron inspirados 
por una investigación sobre el origen de 
la danza del torito, su inherente mofa de 
la tauromaquia española, y su precedente 
en los rituales griegos referentes al 
toro. Sin embargo, ejecutar la danza en 
medio de esta simultaneidad de signos y 
lenguajes provocó en el intérprete ciertas 
reacciones:

El interactuar con animaciones 
digitales, produce en el 
intérprete cierta inseguridad ya 
que la calidez de trabajar con 
otras personas está limitada, 
pero este elemento lo lleva por 
otros caminos de búsqueda y 
exploración, con resultados 
nuevos, con nuevos lenguajes. 
Como la sensación de que el 
cuerpo puede llegar a tener 
“súper poderes” con la ayuda 
de la tecnología, pasar de una 
situación a otra en segundos, o 
con sus movimientos modificar 
su entorno. (Rodríguez, 2013, 

p.49).

El mismo ejecutante nos compartió 
que había una ansiedad respecto a no 
saber cómo se veía toda la composición 

de elementos en vivo, y cómo la 
coreografía se percibía, sin embargo, en 
ensayos que fueron grabados en video 
fue reconociendo su labor en esta pieza 
interdisciplinar.

El traje, fabricado por la compañía 
Noitom usando un avanzado sistema 
de “neuronas” o pequeños sensores 
llamados también IMU´s (Inertial 
Measurement Unit) compuestos por un 
giroscopio de 3 ejes, un acelerómetro de 
3 ejes y un magnetómetro de 3 ejes, era 
bastante ligero pero aún así, tuvimos 
que planear un cinturón especial que 
sirviera para cargar una batería de 2 
miliamperes razonablemente pequeña, 
del tamaño de un celular, sin embargo, 
constituyó uno de los retos en cuanto 
a la libertad que tendría el intérprete al 
danzar. Nicholas Negroponte, fundador 
del MIT Media Lab vaticinó: 

Nuestra habilidad para 
miniaturizar sobrepasará 
rápidamente nuestra capacidad 
para dotar de energía a esos 
pequeños objetos. La energía 
es un área de la tecnología en 
la que se ha avanzado a paso 
de tortuga. Si el progreso en 
la investigación de nuevas 
tecnologías para baterías 
hubiera sido parejo al de los 
circuitos integrados, hoy 
viajaríamos a diario en coches 
alimentados con pilas de 

linternas. (1995, p.127).



41

Una vez resueltos los temas conceptuales 
y tecnológicos logramos presentar la 
pieza durante el festival. Esta experiencia 
nos dejó varias satisfacciones, reflexiones 
pero también, aprendizajes valiosos 
para enfrentar nuevos retos los cuales, 
estamos seguros no estarán desprovistos 
de grandes curvas de aprendizaje. No 
cabe duda que el empleo de la tecnología 
digital sobre la escena “proporciona 
otros puntos de vista de interpretación 

Bibliografía
Alarcón Tonio L. (2001) Imágenes a todo ritmo. (reportaje) revista “Video popular”. 
Amérika, Mark (2008) Ghost Tendencies - Vj Theory. Extraído de: http://www.vjtheory.net/web_texts/text_amerika.
htm  el día 5 de agosto 2010
Bucksbarg, Andrew. (2008) Vjing nd live A/V practices. (Artículo) VJ Theory.net. http://www.vjtheory.net/web_
texts/text_bucksbarg.htm 
Cortázar, Gorka. (2015) Narrando estructuras. (Entrevista) Revista Walskium magazine. Disponible en: http://www.
walskium.es/magazine/tecnologia/gorka-cortazar-narrando-estructuras/
Dixon, Steve. (2007) Digital Performance. A History of New Media in Theater, Dance, Performance Art, and Installation. 
The MIT Press. Cambridge, Massachusetts, London, England.
González, Anxo Abuín. (2008) Teatro y nuevas tecnologías, conceptos básicos. Universidad de Santiago de Compostela.
Greenaway, Peter. (2012) Teatro: las nuevas tecnologías. (Entrevista de Ezequiel Boetti), Citado por Carina Maguregui 
(2012). Recurso didáctico del portal Educ.ar. Disponible en: https://www.educ.ar/recursos/110670/el-teatro-y-las-
nuevas-tecnologias
Iglesias González, Severo. (1994)  Estética o Teoría de la Sensibilidad. Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo, Secretaría de Difusión Cultural.
Lobato, Jaime. (2014) Arte generativo: antecedentes y perspectivas. (Artículo) Revista la hoja de arena. Disponible en: 
http://www.lahojadearena.com/arte-generativo-antecedentes-y-perspectivas/
Makela, Mia. (2006) Live Cinema: Language and Elements. MA in New Media Submitted to the New Media program, 
Media Lab, Helsinki University of Art and Design 
Makela, Mia. (2007) La cultura de los VJs: de la industria del loop a escenarios en tiempo real. Repeat Please: Cultura Vj. 
(Catálogo de exposición) Instituto Andaluz de la Juventud. Zemos98.
McLaren, Norman. (2007) The Master’s Collection. (compilación en Dvd) The National Film Board of Canada.
Negroponte, Nicholas. (1995) Being Digital. Ediciones B, S.A.,1995 Bailén, 84 - 08009 Barcelona, España.
Rangel, Sandra. (2013) Sistematización del proceso de montaje de la obra El Motel de los destinos cruzados. Tesis de 
grado licenciatura) Escuela Popular de Bellas Artes, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. Morelia, 
Michoacán.
Tapia, Marcelo. (2010) Transcreación: teoría y práctica. Goethe-Institut e. V., Humboldt Redaktion. http://www.
goethe.de/wis/bib/prj/hmb/the/153/es6075970.htm
Vazquez Martínez Sonia Samantha. (2016) La Tecnología aplicada al teatro como herramienta de construcción 
escenográfica para tratar el tema de la violencia de género. (Tesis de grado licenciatura). Escuela de Arte Teatral. 
Universidad de Azuay Facultad de Diseño. Cuenca, Ecuador.
Zemos98. (2007) Repeat Please: Cultura VJ. (Catálogo de exposición) Instituto Andaluz de la Juventud. Zemos98.

de la situación dramática, y de realidades 
externas al espacio escénico ampliando 
de tal manera el lugar de acción y la 
expresión escénica.” (Vázquez, 2016, 
p.26) por lo que buscaremos en el are 
digital nuevas formas para decir las cosas 
que consideramos encauzarán las ideas 
y reflexiones de una audiencia hacia un 
mejor estado de humanidad.

Morelia, Michoacán. Abril del 2017



42



43

T e a t r o  e n  t e c n o v i v i o 
Notas para una dislocación del convivio teatral 

(Versión resumida en dos entregas)  
por Bryant Caballero

Tampoco  la  t eor ía  cons i s t e  en  t ener  ideas  (y ,  por  lo  tanto ,  en  f l i r t ear  con 
la  verd ad ) ,  s ino  en  er ig ir  señue los ,  t rampas  en  las  que  e l  s ent ido  sea  lo

bas tante  ingenuo  como para  de jarse  a trapar .  Recobrar ,  a  t ravés  de  la
i lus ión ,  una  forma de  seducc ión  fundamental .

E l  complo t  de l  ar te . 
Jean Baudrillard.

E l  t e a t r o  [ t e c n o v i v i a l ]  e s  p a r a  e l  h o m b r e  u n  p e r m a n e n t e  r e c u e r d o
d e  s u  n a t u r a l e z a  t e m p o r a l .

F i l o s o f í a  d e l  T e a t r o  I I I .  E l  t e a t r o  d e  l o s  m u e r t o s . 
Jorge Dubatti.

PRIMERA ENTREGA
T e c n o l o g í a  y  T e a t r o ( s )
El teatro lo debemos entender como la intención de un alguien que genera un 
algo que otro mira.
Entonces un operador realiza una acción[1] mientras otro es testigo: la acción 
puede ser realizada por un bailarín que danza, un narrador oral que personifica 
historias, o un actor que representa…

Siguiendo a Dubatti, “retomemos la fórmula mínima de la teatral-
idad según Eric Bentley: ‘A personifica a B mientras C lo mira’ (1982, p. 146), y 
reelaborémosla (A –el artista- produce B –poíesis mientras C expecta tanto a A 
como a B) para lograr que dé cuenta de la amplitud de registros canónicos de la 
teatralidad poiética” (2008, p. 30). Para definir lo que es teatro a cabalidad este 
autor propone el uso del plural; explica también que existen formas fronterizas o 
híbridas no enunciadas en el esquema por preferir hablar de formas canónicas, o 
modos. El teatro tiene modos, modalidades que dan cuenta “de la multiplicidad 
de fenómenos teatrales más allá de la unidad en la estructura triádica” (p. 30).

La fórmula precisa de reorganizarse como: A=artista que realiza una función 
básica a través de un medio para generar B=poiesis en C=expectación. Así tendría-
mos que en el modo Teatro dramático El actor (A) representa (función) a través del 



44

cuerpo (medio) mundos metafóricos ficcionales (B) en convivio (C).
Cuando hablo de teatro en tecnovivio pienso en un modo del teatro, ubica-

do en este esquema exactamente abajo del modo Teatro de títeres, que es un buen 
punto de partida para entenderlo. La sub-modalidad de Teatro de marionetas, sería 
enunciada como “El marionetista (A) manipula (función) a través de hilos en 
interacción con un muñeco (medio) tanto realidad como ficción (B) en convivio 
(C). Cabe señalar que el teatro de títeres, en dicho esquema es el único que pre-
senta como posibilidad de Medio un objeto manipulado y no el cuerpo mismo, 
como reitera en todos los demás modos.

Para el modo del teatro tecnovivial la enunciación podría ser:
El actor, performer, narrador oral, intérprete, bailarín, mimo, cantante, músico, 
manipulador (A) manipula (función) metáforas, ficciones, realidades, acontec-
imientos performativos y estados (B) en tecnovivio (C).
La propuesta del teórico argentino afirma que no puede haber teatro en el tecno-
vivio debido a la intervención de la tecnología, ya que “para que haya convivio 
dos o más personas tienen que encontrarse en un punto territorial y sin interme-
diación tecnológica que sustraiga la presencia viviente, aurática de los cuerpos” 
(2012, p. 31).  

El primer hombre que se levanta frente a la fogata y hace una represent-
ación está utilizando un elemento tecnológico que media la acción. Durante este 
acto convivial hay una intermediación tecnológica.
Pensar la idea de que cultura y tecnología están intrínsecamente relacionadas es 
entender que todo ámbito de manifestación cultural tiene por fuerza un com-
ponente tecnológico. Tecnología para sentarse o para quedarse parados sobre 
cómodas almohadillas ocultas en las zapatillas; tecnología para ver mejor y oír 
mejor; tecnología para hacer detonar los mundos poéticos y para posibilitar el 
convivio. Si estamos en el ámbito de la cultura es obvio pensar que tiene que 
haber dispositivo tecnológico.

Decir que el teatro prescinde de la intermediación tecnológica es una fala-
cia. No hay teatro posible sin intermediación tecnológica. La presencia y el uso 
de la tecnología para acceder al ente poético han estado presentes siempre. En 
el tecnovivio esa distancia es la más corta posible. Más aún, el convivio impli-
ca casi siempre parciales tecnovivios, o para decirlo de otra forma, presencias 
convivientes con segmentos tecnovivializados. Debido a mi miopía uso lentes, 
y es por ello que mis ojos hacen uso de una mirada tecnovivializada, si me los 



45

levanto regresaría a lo que podríamos nombrar como una mirada convivial, el 
acto de tecnologizar mi visión genera una mayor distancia entre mi presencia 
convivial y las personas que me rodean, pero, en detrimento del convivio, me es 
mucho mejor tecnovivializarla: pasar la mirada situada en un ambiente conviv-
ial a través de un medio tecnológico; acortar la distancia de las presencias gracias 
a la tecnología.

Los convivios casi siempre presentan componentes tecnoviviales, nuestra 
ropa, por ejemplo, o los ya mencionados lentes de aumento, o la arquitectura 
que nos rodea y da soporte para un más confortable convivio. Los convivios, así 
mismo, son relacionales (Bourraud, 2006), y en esta imbricada red de relaciones 
tecnologizamos nuestro convivio, siempre. Hay obras en donde esta presencia se 
reduce al mínimo, o hay la ilusión de la reducción al mínimo[2] pero no puede 
desaparecer, le es intrínseca.

Despojarse de la reticencia a pensarnos como entes naturales/artificiales 
(Plessner, 1941) abre todo un torrente de nuevas posibilidades de lo humano:
Un nuevo e inesperado campo ve la luz – espacios sociales incontrovertibles 
en los que la gente aún se encuentra cara a cara, pero bajo nuevas definiciones 
de lo que es encontrarse y lo que es cara. Estos nuevos espacios concretizan 
el colapso de los límites entre lo social y lo tecnológico, la biología y la máqui
na, lo natural y lo artificial, que forma parte del imaginario pos-moderno. Son 
parte de la imbricación reciente de los humanos y las máquinas, en nuevas 
formas sociales. (Stone 1995, citado en Piscitelli, 2012, p. 100).

C r í t i c a  a l  c o n c e p t o  d e  T e c n o v i v i o  ( P r i m e r a  p a r t e )
Acotación del concepto  / Ilusión del fenómeno teatral.

El espejismo provocado por la tecnologización de la escena no borra la presen-
cia de quien se encarga de detonar el acto poético. Puede haber  tecnología, uso 
de cámaras, circuitos cerrados, grabaciones en pantallas… esas son, sin embargo, 
presencia mediáticas, mediatizaciones del cuerpo, para lo tecnovivial habrá que 
preferir un uso y sentido más restringido.

No existe el tecnovivio monoactivo. Lo que Dubatti nombra tecnovivio 
monoactivo es en realidad mediatización. Ocurre cuando conectas medio – perso-
na sin que exista una segunda presencia viva detrás del medio. Ni siquiera debe 
pensarse en la existencia del sufijo -vivio, puesto que no tiene elemento vivo con 



46

el cual interactuar. Lo opuesto a la convivialidad  no es la tecnovivialidad sino la 
mediaticidad.

Únicamente lo que en el modelo dubattiano es nombrado como tecno-
vivio interactivo es lo que debe entenderse como posibilidad de lo tecnovivial. 
A partir de ese desplazamiento afirmo que la mediatización no puede albergar 
teatro; el tecnovivio sí. Pero, ¿cómo ocurre el teatro en el tecnovivio? ¿Por qué 
podría haber una posibilidad de teatro en tecnovivio?
Klaus Frahm posee una serie fotográfica titulada  La cuarta pared (2010)  donde 
encuadra los teatros ubicando la mirada de la cámara desde la parte posterior 
del escenario, de modo que capta en primer plano el telar, las bambalinas y los 
entretelones, en segundo plano la boca escena y al fondo el proscenio y la bu-
taquería.

Salta a primera vista lo que Dubatti obvia. Esta zona de experiencia es una 
ilusión, ya que no es una, sino, al menos dos zonas. La cartografía relacional que 
propone el teatro provoca justamente esa ilusión, crear la sensación de que estas 
dos geografías son una sola; cuando en realidad son dos lugares, dos posibilidades. 
Las dinámicas conviviales de uno y otro espacio poco tienen que ver el uno con 
el otro. Dependiendo del tipo de teatro las distancias pueden agrandarse o achi-
carse. En un teatro a la italiana, pensemos en una sala wagneriana con luneta y 
palcos de cinco pisos de altura, quien se sienta en cualquier zona de la butaquería 
no comparte la geografía, la dinámica relacional, el clima… con la bailarina que 
entró por la calle lateral, ensayó con sus compañeros de escena y ajustó pies de 
entradas y salidas con los técnicos. Estas dos realidades son las que el teatro busca 
imbricar para provocar así la aparente unión de estos dos espacios.

Cuando Dubatti habla del acontecimiento convivial habla de una tríada de 
elementos que lo componen: el actor, el espectador y el técnico (2007, pp.49-52). 
Desde esa propia organización del acontecimiento podemos afirmar que el teatro 
tiene la posibilidad de ser enunciado desde tres zonas cartográficas distintas. Hay 
una tercera zona de experiencia, la del técnico[3], que funciona en la creación de 
la ilusión de una única zona de experiencia. Actores-espectadores-técnicos. La 
zona de experiencia es una construcción imposible, una aspiración del teatro.

Cuando estamos en convivio creemos que participamos de una misma 
zona de experiencia pero mi zona de experiencia llega hasta donde me lo permite 
mi piel. Lo demás son negociaciones y convenciones que establecemos.

Llegado a este punto, es necesario señalar que esta ilusión de unión es 



47

posible gracias al uso de tecnologías. Desde las más primarias, como vestuario, 
luces, pisos, hasta las más sofisticadas, como las mecatrónicas y robóticas. Existe 
siempre una distancia (mayor o menor) entre estos mundos y la tecnología ayu-
da a unirlas.

Imaginemos algunas situaciones… Estando en una misma habitación un 
yo y un ustedes, no necesitaríamos ninguna tecnología sofisticada para convi-
vir y hacer teatro, pues bastarían solamente las más básicas (ergonómicas) pero 
si nos pusiéramos de un punto a otro de la casa habitación en la que estemos, 
probablemente necesitaríamos utilizar una luz más fuerte para que se pueda ver 
mejor el improvisado escenario. Si rompiera tantas paredes necesarias como para 
que pudieran mirarme a una cuadra de distancia, un edificio-galerón de cien met-
ros de largo, tal vez necesitaría poner bocinas y micrófonos, lo que provocaría 
que mi voz esté mediatizada, pero la mirada no, y entonces me seguirían viendo, 
físicamente ahí estoy; se puede decir que compartimos una geografía y estamos 
creando una zona de experiencia. Ahora bien, si el galerón fuera del triple de 
distancia, trescientos metros que permiten que me miren, ahí a lo lejos, como un 
diminuto punto, ayudado ahora por unas pantallas en circuito cerrado, con inter-
comunicación sonora, podemos decir que estamos aun construyendo una zona 
de experiencia. Si llevase mi cuerpo siete metros a la izquierda donde fuera im-
posible verme (las paredes que por trescientos metros se rompieron tienen una 
abertura de apenas cuatro metros); el punto a trescientos metros ya no se vería, 
está siete metros desplazado a la derecha (ahora miramos desde el espectador), el 
mismo aparato tecnológico seguiría funcionando, ya no me están viendo pero sa-
ben que estoy ahí a la vuelta. ¿Estamos en una misma zona de experiencia? Aun-
que ya no soy visible, podría saberse que ese sonido y esa pantalla dan cuenta de 
algo que está sucediendo en tiempo real, del otro lado. Estas dos geografías están 
interconectadas y creando un momento en singularidad (Deleuze, 1972), pero 
¿es teatro?, o ¿en el desplazamiento de los siete metros el teatro desapareció?

Podríamos también imaginar una situación límite, el peligro de muerte. Si 
los dos convivimos en una habitación, (ahora imaginamos un yo y un tú), aun-
que hay cierta distancia, si te pasara algo, a mí me permite intervenir y auxiliarte, 
y eso indica que efectivamente estamos en la misma zona de experiencia. Práctica-
mente estamos juntos; pragmáticamente, realmente. En el tecnovivio se tendría 
que afirmar, por oposición, que no se está en la misma zona, y por tanto si te 
pasara algo, no podría auxiliarte, por más que quisiera, dado que soy virtual, o tú 



48

eres virtual, alguno tendría que serlo para que entonces no se pueda dar el auxilio 
y entonces mueras.

Supongamos entonces que está la técnico que puede controlar las luces 
desde la comodidad de su sala con su computadora en las piernas, pero si la luz 
falla, si algo se quema, ella en ese instante no estará ahí para solucionarlo. Eso, es 
posiblemente real, pero no funciona como mecanismo diferenciador, dado que 
también podría ocurrir en un convivio. La inmediatez y la sensación de cercanía 
son circunstanciales.

Conjeturemos que aquel teatro wagneriano antes imaginado posee una 
cabina de luces que se encuentra en el tercer piso, justo a un lado donde el es-
pectador miraba a la bailarina, una cabina imposible con bajada en caracol (tres 
largos pisos en vertical); a un costado del teatro, en el edificio de junto, la técnico 
manipula las luces. La entrada por desahogos al escenario queda justo enfrente 
de la puerta del edificio de junto, cuyo departamento 101 (primer piso entrando 
a mano izquierda) es ocupado por la técnico. Si una luz fallara, ya sabemos quién 
llegará primero a auxiliar la situación[4]. Zonas de experiencias conectadas, en 
mayor o menor grado de implicación, con posibilidades y limitaciones.

C u e r p o
Habrá que partir desde el cuerpo. Pensamos el cuerpo como el elemento y eje 
central de las artes vivas, la escena, el teatro; como aquello imprescindible sin el 
cual no puede haber teatro. Si no hay cuerpo vivo, presente, territorializado, si no 
hay reunión de cuerpos en una geografía –zona de experiencia–, entonces no hay 
posibilidad de que el teatro suceda.

Interesa reflexionar ahora sobre la idea de cuerpo, pues retomando el 
primer ejercicio imaginativo, lo que sí desapareció al dirigirme siete metros a 
la izquierda fue justamente el cuerpo. Todo el tiempo, aun en la mirada lejana 
a trescientos metros estaba un cuerpo presente, en la penúltima disposición era 
un punto, pensar que eso era un cuerpo es un acto de fe, en realidad de cuerpo 
poco, es un punto, pero ese punto a lo lejos, yo creo, es un cuerpo, y la pantalla, 
la intercomunicación, las bocinas, me lo confirman. Pero si ese punto desaparece 
por motivo del desplazamiento, ya solo nos queda el medio que da cuenta de ese 
cuerpo. Desde el horizonte dubattiano tendríamos que decir que ya no hay cuer-
po presente, sino un cuerpo ausente.

Pensemos por última fantasía en una obra de marionetas silentes en donde 



49

no vemos nunca a los actores, y en el aplauso final las marionetas hacen la gracia 
de dar el saludo. El telón se cierra y la audiencia se retira. ¿Vimos teatro? Podría-
mos asegurarlo si al salir del teatro camináramos por la calle lateral, y antes de 
cruzar al edificio de junto vemos salir a los marionetistas, cargando un enorme 
baúl; ahí, como proceso catafórico[5], tendríamos la seguridad de haber visto te-
atro. Por el contrario, si el telón se descubriera después del saludo de los muñecos 
y observáramos un mecanismo similar al de las máquinas autómatas, donde las 
marionetas fueron movidas por una secuencia programada, entonces nos con-
venceríamos inmediatamente de haber estado frente a un fenómeno no teatral, 
no convivial. Dubatti nombraría a esto tecnovivio monoactivo, lo cual aquí se 
rechaza, siendo que no puede establecerse vivialidad alguna entre una máqui-
na y el hombre; prefiriendo entonces nombrarlo fenómeno de mediatización / 
fenómeno mediático.

Si estuviéramos en el caso hipotético primero, pensando en que verdader-
amente se encuentra una truppé de marionetistas, supondríamos que esa mari-
oneta tiene un hilo que conecta a un actor que manipula y que no está ahí, en el 
mundo poético. El hacer/crear del actor es una acción/intención llevada a cabo 
fuera de sí, manipulando tecnológicamente otro espacio, la convención la hemos 
establecido desde el origen de esta sub-modalidad, nos permitimos un fenómeno 
teatral tecnovivial desde hace mucho ¿por qué este hilo no puede ser de fibra 
óptica y estar tan distante como kilómetros, y en lugar de madera, pintura y textil 
se manipule pixel y lumen? Es el mismo mecanismo que opera en el teatro de 
marionetas el que explica el teatro tecnovivial. Yo manipulo una tecnología que 
me permite conectar con el otro con la certeza de que él sabe que yo estoy acá. 
No desaparece la territorialidad. Sino que se despliega un doble territorio. Que 
siempre han estado ahí, como ya he ejemplificado, solo que en el tecnovivio esa 
doble territorialidad presenta un alto grado de disparidad.

Jean-Frédéric Chevallier, siguiendo a Deleuze,  aborda la idea del cuerpo y 
la explica no como la conjunción de un cuerpo físico sino la unión de preceptos, 
conceptos y afectos.

No miras la imagen de un cuerpo, lo que ves es un cuerpo. La substancial-
idad de este cuerpo posee orientaciones espaciales y evoluciones temporales; 
llama a las sensaciones; despierta el sentido, la cuestión del sentido: el precepto 
(otras maneras de ver y escuchar), el afecto (otras maneras de experimentar) y 
el concepto (otras maneras de pensar). Opera una suerte de visión vibratoria del 



50

cuerpo que integra estos tres polos. (Micheletti y Chevallier 77 y 78)
Estos tres elementos, inmanentes del cuerpo humano, permean la tecno-

vivialidad; elementos constituyentes del cuerpo presente que son emitidos y 
percibidos dialógicamente a través de la intermediación tecnológica.

T e r r i t o r i a l i z a c i ó n
El tecnovivio no desterritorializa, sino que evidencia la imposibilidad de com-
partir un solo territorio, al tiempo que posibilita su acercamiento, genera una 
especie de túnel de gusano, una conjunción territorial a partir de dos territorios. 
Cuando realizas una llamada en Skype con alguien, creas por un instante un 
doble territorio.

Lo exclusivamente virtual está desterritorializado y puede no ser real en 
tanto habita en la web, sin territorio, (en la nube por mejor metáfora), pero en 
nuestro objeto de estudio, en el fenómeno tecnovivial, solamente ocurre una in-
strumentación de lo virtual, desde lo real; dos sujetos reales que instrumentan el 
tecnovivio pero siguen construyendo una singularidad. Irrepetible, imposible de 
ser reproducida técnicamente.

Dubatti desacredita el tecnovivio a través de ejemplos mediáticos (tecno-
vivio monoactivo en su propio modelo), ataca el cine, la radio y la televisión, 
los medios donde es imposible que surja el teatro, pero no atiende a ejemplos 
de tecnovivios interactivos, y tampoco atiende al hecho de la presencia del otro. 
Si este acontecimiento no es plenamente real, entonces habría que admitir que 
una de las dos partes no existe, es ficción, o no opera en la realidad, lo cual es un 
disparate a todas luces.

Si “el teatro resiste en la ancestral forma de asociación e interacción hu-
manas que anula las mediaciones que permiten sustraer los cuerpos y desterri-
torializarlos” (2014, p. 127), la tecnología sustrae los cuerpos y los desterritori-
aliza, lo cual sería posible sólo desde su uso mediatizador; en su uso tecnovivial 
el cuerpo no es sustraído ni desterritorializado, son dos instancias reales, vivas, 
vivializando(se) a través de instrumentos tecnológicos.

E l  e x c e s o  a u r á t i c o
Así como no hay desterritorialización sino una configuración de dos territori-
alidades, tampoco hay una desauratización. Para entender ello existe la necesi-
dad de un reajuste de uso y variación del pensamiento de Benjamin con especial 



51

atención a su idea de obra aurática. Walter Benjamin nunca habla de sujetos sino 
de objetos. Piensa en “el concepto de un aura de objetos naturales. Definiremos 
esta última como la manifestación irrepetible de una lejanía (por cercana que 
pueda estar)”. (Benjamin, 1989, p. 4)

Hay una desproporción en Dubatti al usar el concepto de aura. Cuando 
Benjamin habla de aurático, no habla del aura como una energía humana, defin-
ición más propia del esoterismo que del pensamiento académico.

Para Benjamin lo aurático “es la presencia de una ausencia”; en la Monalisa 
existe/emana la presencia ausente del autor, y no migra a otras reproducciones. 
Lo aurático no tiene que ver con el cuerpo o con lo vivo, sino con esta cualidad 
singular de la pieza, del objeto. En el tecnovivio, por su parte, no hay posibili-
dad de que pueda repetirse el acontecimiento, no es reproducible técnicamente, 
aunque esté completamente tecnologizado, y esto se debe al hecho de estar con-
stituido por dos elementos vivos, los nodos de principio y fin son dos cuerpos 
territorializados.

En el modelo de Benjamin la auraticidad está dada en objetos, decir sujetos 
auráticos es una obviedad, lo interesante en la propuesta de este autor es pensar 
el objeto con la capacidad de emanar aura. Los cuerpos no se pueden desaura-
tizar, si hay cuerpos hay auraticidad, aunque estén mediados tecnológicamente. 
Aun altamente mediados, aun en el mayor grado posible, es decir el tecnovivial. 
Y por ello, debe ser considerado como un soporte con posibilidad teatral.

Aquí termina la primera entrega de este ensayo, la segunda entrega y las conclusiones 
las puedes encontrar en www.labarracaunam.com

_________________________________
[1] El uso deliberado de “acción” como sinónimo de “intención” hace eco en Dorothée Legrand cuando 
afirma que “la acción no es el resultado o el aspecto exterior de una intención, sino que ella misma es, 
estructuralmente, una intención” (en Sofia, 2015, p. 71).
[2] Pensemos por ejemplo en el teatro de Jerzy Grotowski, botón de muestra sumamente utilizado para 
explicar esta esencia ancestral de lo convivial; sin embargo deteniendo la mirada en los medios de pro-
ducción, “Teatro Laboratorio” es una maquinaria productora de teatro sumamente tecnológico que jue-
ga con una ilusión de espacio vacío, alrededor del cual hay una infraestructura tecnológica sofisticada.
[3] En un programa televisivo de Canal 22 la directora e iluminadora Juliana Faesler junto con el es-
cenógrafo Philippe Amand contaban cómo hoy día ya puedes desde tu propia casa manipular en tiem-
po real las luces de un teatro.
[4] Resultará increíble para el lector pero he de confesar que en esta soñada situación la llegada del 
técnico de cabina ocurrió primero, con un alarde de agilidad no solo los tres pisos sino el largo pasillo a 



52

camerinos y luego la escalera de pared que lleva al paso de gato fueron recorridos brutalmente rápidos. 
Sin embargo, no es importante el hecho de quién resolvió la situación límite, sino el pensar que es la 
circunstancia de la geografía (la única, o todas las posibles según se quiera mirar) la que determina la 
experiencia, quizá si la calle que separa el teatro del edificio fuera más estrecha, o si la cerradura del 
portón del desahogo que da a la calle tuviera menos óxido y abriera a la primera, la técnico hubiera 
llegado antes; o, habrá que decirlo, si hubiera recordado la técnico que el software que manipula posee 
un botón de “luz auxiliar en caso de fallos inesperados”. Las relaciones que ocurren dentro de las zonas 
de experiencia siempre estarán mediadas, circunstanciadas, atravesadas, por las tecnologías, dispuestas 
en ellas. Aún más, estas relaciones entre objetos (naturales y tecnológicos) y sujetos, las potencialidades 
de acción que generan (affordances), y la consecuente co-constitución de un espacio compartido serán 
materia de creación del teatro neurocientífico, aquel que aun no se hace, pero que en la reciente tenden-
cia a indagar el teatro desde las neurociencias, sucederá, sin duda (como el tecnovivial). A este respecto 
resulta ineludible la lectura de Las acrobacias del espectador. Neurociencias y teatro, y viceversa (Sofia, 
2015).
[5] A propósito del mecanismo catafórico en el teatro el mejor ejemplo puede observarse en lo que 
Augusto Boal nombra Teatro Invisible, donde es a posteriori, cuando la obra ha concluido, que el espect-
ador reorganiza la experiencia cotidiana en una experiencia poética.

Aquí termina la primera entrega de este ensayo, la segunda entrega y las conclusiones 
las puedes encontrar en www.labarracaunam.com



53



54

E n t r e v i s t a  L a  B a r r a c a

E s t a 
entrevista es resultado de una 

comunicación vía correo electrónico con nuestro 
querido invitado. Después de un primer encuentro en el 3er 

Congreso Nacional de Teatro, y ya habiendo puesto el ojo en su trabajo, La 
Barraca gestionó la siguiente entrevista revisitando el trabajo de Aristeo en su 
página de internet y las preguntas fueron enviadas vía correo electrónico. Las 

respuestas fueron enviadas por artista tiempo después. Agradecemos 
el tiempo que se tomó en contestarnos y celebramos el lazo 

que pudimos crear gracias a la comunicación 
virtual.

Aristeo Mora de Anda nació en 
la ciudad de Guadalajara, México. Es director de 
escena, docente, gestor, trabaja en la Compañía 
Opcional, un grupo de investigación dedicado a 
la creación de piezas y contextos experimentales 
para las artes escénicas, junto a Cecilia Guelfi 
(Argentina), Lara Ortiz y Alejandro Mendicuti 
(España), con quienes ha desarrollado y estrenado 
distintas piezas en México, España y Argentina 
desde 2010. Como gestor ha coordinado el 
Encuentro de Creadores de Jalisco, San Luis Potosí 
y León del 2015 al 2017, el Congreso Nacional de Teatro 2018 como parte del comité 
organizador, el proyecto de RESIDENCIAS del Ayuntamiento de Guadalajara junto 
a Patio Central, ESTADIAS en codirección con Olga Gutiérrez y también coordina 
el programa de
estudios, investigación y creación La Desarrolladora, para la Red Universitaria de 
las Artes (RUA).

Actualmente reside en la ciudad de Guadalajara y trabaja en La Fundación 
para el Estudio de Ciencias y Artes (FECIAR) coordinando el Laboratorio de 
Imaginación e Inteligencia Aplicada (LIIA).

Salvando las distancias. 
Aristeo Mora



55

¿De qué maneras ha influido la tecnología en tu manera de crear/producir/escribir teatro 
y representar la realidad dentro y fuera del espacio escénico?

reo que es importante iniciar contando que en La compañía Opcional 
no determinamos, al menos de forma explícita, los puntos de partida 
de nuestros proyectos desde una reflexión sobre el uso de la tecnología. 
En realidad, la aparición de determinadas tecnologías, entendidas estas 
como recursos técnicos que normalmente suelen ser equipos electrónicos, 
siempre está en función de las problemáticas y necesidades que nos plantea 
cada investigación, de manera que la resolución técnica y posteriormente 
estética, es el resultado de una búsqueda de los dispositivos tecnológicos, y su 
consecutiva apropiación, que mejor nos permiten construir las narrativas, los 
efectos o situaciones que requerimos para nuestros proyectos. Entendemos 
incluso que las tecnologías con las que contamos son limitadas y que nuestras 
condiciones de producción no son las óptimas para plantearnos procesos 
que partan desde el desarrollo de tecnologías específicas. Cómo ejemplos de 
búsquedas que son completamente determinadas por el uso de la tecnología 
podríamos nombrar a Robert Lepage o a Heiner Goebbels, pero me pregunto 
cómo sería posible que este tipo de procesos pudiesen existir en un contexto 
como el del teatro mexicano, en donde las búsquedas estéticas relacionadas 
con la tecnología, como lo menciona Gabriel Yepes en su texto La escena 
teatral en México, suelen darse en disciplinas que no necesariamente son 
escénicas. Sin embargo, es importante reconocer que las soluciones narrativas 
que desplegamos están completamente influidas por los lenguajes y las 
posibilidades técnicas de las tecnologías de las que hacemos uso en la vida 
cotidiana, dispositivos móviles, ordenadores, proyectores, pantallas táctiles, 
multipantallas, entre muchas otras que ya están insertadas en la vida diaria 
de millones de personas en este país y que condicionan la manera en la que 
nos contamos o nos comprendemos a nosotros mismos. De manera que el 
teatro que hacemos está completamente determinado por las subjetividades 
que construimos desde las tecnologías con las que nos narramos, convivimos 
o nos relacionamos a diario.



56

¿Crees que actualmente se esté creando una estética de los mecanismos tecnológicos? 
Antes de hablar de una estética yo hablaría de una serie de dinámicas narrativas 
que son el resultado del uso de mecanismos tecnológicos. Los modos de 
afrontar la construcción narrativa del mundo siempre estarán determinados 
por los medios técnicos con los que producimos el discurso, y por añadidura, 
la estética y la ética de dichas narraciones serán el resultado de los mismos 
modos de producción. Pensar en dinámicas me permite enfocar mi reflexión 
sobre los efectos o las intenciones de las fuerzas de producción del discurso 
que opera a partir del uso de las tecnologías con las que nos narramos. 
Podemos hablar de tecnologías reguladoras inapropiables que replican formas 
y discursos al ser dinámicas predeterminadas, modos discursivos que son el 
resultado de modos de producción con los que no negociamos, por ejemplo, 
contar una idea en menos de 280 caracteres en comparación con un espacio 
infinito esperando ser llenado. Creo que en contraparte existen medios 
técnicos que podemos manipular, apropiar o con los que podemos negociar, 
o que incluso favorecen desde su estructura la interacción y construcción 
colectiva, como ejemplo tenemos las plataformas de código abierto. Creo 
que, así como aprendimos a negociar y jugar con las tecnologías del lenguaje 
tendremos que aprender a manipular los nuevos medios con los que estamos 
trabajando, de lo contrario no estaremos construyendo una estética ni una 
ética con los medios tecnológicos.



57

¿Cómo planteas tu postura teatral y escénica en una época con tantas posibilidades de 
representación digital?
La crisis de la representación que vivimos en la actualidad nos ha planteado 
preguntas sobre su ética y sus políticas tales como ¿qué nos representa? 
o ¿Cuáles son las formas y los medios de representación que resultan más 
pertinentes para hacer justicia a lo que queremos representar? Pero sumado 
a estas preguntas los medios digitales nos plantean problemas sobre la 
legitimidad de la representación o sobre su eficacia en cuanto a su presencia 
o virtualidad. Recuerdo una conferencia de José Antonio Sánchez impartida 
en el Experimenta Sur en Colombia en donde el investigador español hacía la 
diferencia entre la necesidad de estar y las formas en las que el cuerpo podía 
no encontrarse presente, mientras que la necesidad de estar se hacía patente 
como intensidad desde la virtualidad, es decir desde una aparente no presencia 
o una ficción o juego de representación que nos hace virtualmente presentes. 
En ese sentido ¿Qué es más eficiente, la presencia física o la intensidad y la 
necesidad de implicarse que se expresan desde una re-presentación virtual? 
Los medios digitales nos han permitido explorar otras formas de implicación 
que no necesariamente se anclan a la presencia, y que sin embargo pueden ser 
igual o más efectivos en términos de incidencia que la presencia real. En ese 
sentido pienso que el teatro como disciplina tiene mucho que aprender de las 
representaciones que estamos generando en otros escenarios.

¿Hasta qué punto pueden los medios de comunicación tecnológicos acercarnos entre artis-
tas o convertir la supuesta vinculación en relaciones impersonales?
Existen infinidad de formas de estar presentes, de implicarnos y de incidir o 
colaborar en la resolución de problemáticas comunes, no creo que la virtualidad 
o los medios de colaboración que nos permiten una presencialidad ampliada 
sean un problema o un factor en la impersonificación de las relaciones, de 
hecho, creo que son todo lo contrario, para mí son potenciadores de formas de 
vinculación que incluso pueden llegar a ser más eficaces que la presencia real.
Naturalmente, el creador escénico trabaja desde una perspectiva artística que 
tiene que ver con las emociones del humano en relación con el mundo. 



58

¿Crees que el uso constante de la tecnología y las redes sociales esté afectando (o pueda 
afectar) a la creación escénica?
Primero me gustaría decir que no creo que todas las prácticas artísticas partan 
necesariamente de una relación con las emociones del humano, creo que 
existen una gran diversidad de prácticas que se plantean un abordaje desde 
lo posthumano como lo propone Rosi Braidotti, en ese sentido creo que los 
avances de la biología, la medicina, la ingeniería, que nos están permitiendo 
cuestionar los límites del cuerpo o la noción de lo humano, justamente 
requieren de una creatividad y una postura crítica que nos permita habitar 
otras formas de estar y ser en el mundo que no sean únicamente las que los 
sistemas biopolíticos están desarrollando. En mi opinión es el arte desde 
donde podemos hacer un comentario crítico a estas nuevas nociones de 
realidad. Por ejemplo, las redes sociales son tecnologías que nos permiten 
practicar otras formas de relación social y la práctica artística puede hacer uso 
de las mismas para ensayar distintas posibilidades y sensibilidades en, con, 
en contra o a favor de las que posibilitan estos medios. La teatralidad en estos 
espacios virtuales es un campo enorme a explorar y que por supuesto afecta 
la noción de lo que conocemos como Teatro hoy en día.

Cuéntanos un poco de cómo es que los espacios y compañías con las que trabajas (La Com-
pañía Opcional, Patio Central, el Laboratorio de Imaginación e Inteligencia Aplicada, 
etc.) se ha apoyado de la tecnología -o no- para crear redes entre ellas y lograr resultados 
comunes.
Como mencioné antes, cada proyecto que desarrollamos requiere de distintos 
tipos de tecnologías para abordar los casos que nos planteamos como puntos 
de partida para trabajar. Por ejemplo, LIIA es uno de los espacios en donde 
más exploramos este juego con los formatos y los medios porque se trata 
de un laboratorio en donde cruzamos iniciativas sociales, ciencias, artes y 
nuevas tecnologías. Se trata de un espacio cooperativo en donde creamos y 
ponemos a prueba distintas experiencias que intentan modificar la realidad 
social. Pensamos en la transformación y la expansión del conocimiento 
apostando por probar, encontrar, desarrollar, aplicar y ensayar; sin miedo a la 
equivocación. Esto lo hacemos a través de distintos proyectos que hacen uso 
de plataformas virtuales para la educación, de juegos y dispositivos digitales 



59

o analógicos que se desarrollan a partir de preguntarnos ¿cuál es el mejor 
medio para practicar otras formas de abordar los problemas que nos interesa 
pensar? El uso de determinados medios aparece después de plantearnos un 
escenario, un grupo de agentes o un situación localizada y concreta, desde 
la que elegimos o desarrollamos, en ocasiones haciendo uso de nuevas 
tecnologías, dispositivos de abordaje. 

En tu proyecto en formación “Salvar las distancias”, nos interesa en especial el término de 
la DISTANCIA como algo indudablemente presente al momento de trabajar con gente 
en otras latitudes. ¿Qué papel ocupan los medios tecnológicos en la investigación de este 
proyecto? 
En este proyecto comenzamos a preguntarnos cómo salvar las distancias que 
existen entre las personas que en algún momento compartieron sus vidas y 
que a causa de distintos tipos de separaciones físicas y vitales ahora ocupan 
lugares muy distintos.
Quienes formamos la Compañía Opcional vivíamos en Madrid, compartíamos 
casa, situación económica, situación sentimental, trabajos, la comida y la 
familia. Compartíamos también inquietudes, así que trabajar juntos resultaba 
fácil. Luego nos separamos y para seguir trabajando juntos hemos decidido 
dedicarnos a buscar técnicas de solventar la ausencia de nuestros compañeros 
para, una vez que hayamos encontrado varias, volver a hacer una pieza juntos.
En este momento nuestro trabajo va de buscar maneras de encapsular 
la presencia de nuestros compañeros que están en otro continente para 
reproducirla cuando nos haga falta, maneras que incluyen todos los formatos 
que se nos ocurren, la palabra escrita, grabada, memorizada, recordada, la 
imitación, la suplantación, el video como algo con lo que se puede intentar 



60

alguna forma de interacción, etc. Nuestra intención es hacernos con una 
buena serie de recursos que nos permitirán hacer una pieza como si los que 
están / estamos en México no nos hubiéramos ido de España, y a los que nos 
marchamos, otra pieza como si las que están en España hubieran viajado. 
Piezas, las dos, de las que de momento sabemos poco, pero que van a hablar 
sobre irse y sobre todo, sobre volver, que es algo que todos hemos hecho de muy 
diferente forma, y que es lo que nos trajo aquí. La presencialidad es algo que 
con lo que podemos jugar gracias al uso de diferentes modos de reproducirla, 
recrearla con la ayuda de distintas tecnologías, algunas análogas, otras 
digitales, en cualquiera de los casos el uso de estos formatos y tecnologías 
siempre está en función de preguntarnos cómo salvar las distancias.

Leímos sobre tu proyecto “Ciudades imposibles” ¿Crees que en los medios tecnológicos 
haya también mecanismos de inclusión y exclusión a ese complejo entramado de relacio-
nes virtuales?
Cualquier espacio público es primordialmente un espacio de negociación, 
porque en estos espacios nos disponemos a dialogar o a convivir con otros, es 
pues un espacio político, esto definitivamente incluye a los espacios virtuales 
en donde nos encontramos con otras personas y en donde existen regulaciones 
políticas que nos disponen a hacerlo de determinada forma. Hoy en día el 
internet es una plataforma de intercambio y generación de conocimiento de 
suma importancia para la vida pública y privada, lo que podemos compartir o 
no, negociar o no, depende de términos legales, morales y en ocasiones de las 
libertades que son coptadas por nuestra falta de implicación en la defensa de 
estos espacios que deben seguir siendo verdaderos foros para la vida política 
de nosotros.

Así como lo planteas, también nos imaginamos una serie de Encuentros Imposibles: gru-
pos de Facebook que se abren para proyectos que nunca se hacen, invitaciones a eventos 
a los que no asistiremos y constantes invitaciones para ir a bailar, por unas cervezas o 
ver una película, que no se concretan. ¿Qué papel juegan las redes sociales al momento de 
construir relaciones y al momento de crear proyectos artísticos?
Muchas de las referencias con las que trabajo provienen de las redes sociales, 
creo que la interconexión que posibilitan estas tecnologías es fundamental 



61

para compartir y cuestionar las formas en las que estamos trabajando, las 
redes sociales son una herramienta básica de gestión de proyectos hoy en día, 
grupos, páginas y perfiles nos permiten no solo intercambiar información 
sino organizarnos para producir proyectos.

¿Qué lugar te imaginas que ocupará el teatro con está constante ola de innovación tecno-
lógica? ¿En qué se transformará?
Creo que lo que se transforma es nuestra noción de teatralidad, y por lo 
tanto los códigos que el Teatro utiliza para responder a las subjetividades de 
quienes lo utilizan para narrarse, quienes lo utilizamos como nuestro espacio 
de representación del mundWo, pienso que el teatro puede ser, además de 
un espacio de resguardo de formas de entender el mundo desde las nociones 
que hemos acumulado a lo largo de nuestra historia puede también ser una 
herramienta para jugar con nuestra forma de estar en el mundo, y donde nos 
podemos seguir planteando preguntas sobre cómo representarnos, cómo 
contarnos, cómo imaginarnos más allá de nosotros mismos.



62

C a m i n a n d o  p o r  e l  e s p a c i o

y dale click 
en aleatorio.  
Escucha y cuando 
tú quieras, lee.

Instrucciones
 Busca esta playlist 

en youtube, 
selecciona una de 

las canciones

El arte del milenio: crónica de un 
espectáculo que no sucedió 

por Valentina Manzini

Horas antes de empezar, el estadio ya estaba completamente lleno. Mientras se chifla 
y rechifla para que se apuren los artistas, las 60,000 personas acomodadas en la grad-
ería (más las otras 60,000 desacomodadas en piso) se encontraron de frente. Comenzó 
el juego colectivo y lo que de día se ve como un imponente conjunto de cabezas, de 
noche y en el 2018 se vuelven olas de mar bioluminiscente. Por telepatía se prende la 
linterna del celular, se levanta en alto y se voltea a ver a derecha e izquierda para hacer 
la parábola cuando toque el turno. Sin una sola palabra y sin liderazgo alguno, la mul-
titud juega con sus medios y crea en conjunto: comienza el convivio. 

La tensión va en crescendo con los pies que hacen vibrar el suelo, los aplausos 
en aumento y el movimiento en las proyecciones hasta que en las letras de la pantalla 
se lee: SWALLOW THE PILL. 

¡Cran! ¡Glup! ¡Ahh! 
Hasta el fondo del estómago se fue la provisión que te dieron cuando compraste tu 
boleto; la temperatura corporal se empieza a elevar. Sobre el escenario comienza la 
concurrencia. Los gritos suben y suben; unos agarran las guitarras; otro se posiciona en 
la batería. En fila india suben hasta el fondo del escenario un conglomerado de mujeres 
gigantes. ¡Quince! ¡veinte! ¡veintisie…incontables músicos sobre el escenario! el ambi-
ente con una densidad insoportable y… ¡Pum! Explota. 

Un rayo de luz fulminante ilumina de frente al escenario y a una parte del pú-
blico, pantallas a los laterales con un ángulo de cámara perfectamente calculado para 
generar la ilusión, una enorme pantalla central y un humo espesísimo que cubre lo 



63

que está sucediendo sobre el escenario. El conjunto de estos elementos produce el ho-
lograma tridimensional de las caras inmensas de los personajes que conoces desde la 
infancia. El cantante incógnito se esconde detrás de la máscara caricaturesca del pro-
tagonista de esta historia. 

El calor, la pastilla y el ritmo hipnotizan. 
La cadera se mueve sin voluntad propia mientras recorres, cantas y reconstruyes las 
aventuras de los personajes en la proyección que crees ver, pero que parece estar dentro 
de tu cabeza: IT IS ALL IN YOUR HEAD; lo dice la propia canción.  Y sí, tú los sientes 
adentro y no tienes manera de entender qué está sucediendo, si lo que estás viviendo 
es real… o no. 

Este proyecto empezó hace 20 años con un músico y un animador trabajando 50-50. A 
la par de cada nota, la intervención del animador da forma a las ideas. Mientras el músi-
co canta y toca, el animador ve el concierto de frente manipulando cada imagen de lo 
que sucede sobre las tablas; a la par de cada músico, un iluminador, técnico o ingeniero 
haciendo su trabajo para generar en conjunto una realidad virtual en vivo; mientras 
tanto, los huesos tiemblan desde el interior: WITH THE HOLOGRAMS BESIDE ME I’LL 
DANCE ALONE TONIGHT. 



64

Cada pieza musical está adaptada perfectamente al escenario. No hay ni un 
gramo de escenografía. Solo pantallas, luces, humo, proyectores, la cabeza compo-
niendo como máquina, miles de personas entregadas al suceso, el corazón palpitando 
desmesuradamente, y de pronto surge la extraña sensación, tal vez nunca antes exper-
imentada, de sentirse verdaderamente representado, frente a un arte verdaderamente 
actual y que verdaderamente entiende quiénes somos los jóvenes que habitamos esta 
era. 

¿Un espectáculo de este milenio? Masivo y tecnológico: no hay un “Les pedimos de 
la manera más atenta que apaguen sus teléfonos celulares”; hay decenas de miles de 
personas grabando el espectáculo y subiéndolo a la famosa “nube” en tiempo real. In-
terdisciplinario: los límites entre música, representación, animación e incluso realidad 
y ficción son absolutamente quebrantados. Visión espectatorial: el espectáculo literal-
mente solo existe en las mentes de los espectadores presentes. ¿Acaso no quisiéramos 
que nuestro arte resonara con nuestro público? ¿No buscamos la comunicación, el en-
cuentro con lxs otrxs? ¿Conviene ir a contracorriente de la dirección que decidió tomar 
el mundo? 

Pasar dos horas junto con otras 119,999 personas allí presentes 
conviviendo, conmocionándose, bailando, imaginando y crean-
do en conjunto el “Espectáculo del Milenio”; ese que conjuga 
los elementos de aquello que somos en este 2018: una so-
ciedad de bólido cambio tecnológico, de reproducción 
absolutamente masiva, de inmediatez y -valga la re-
dundancia- de espectáculo... ¿En qué momento se 
nos acercó tanto el futuro? ¿En qué momento ese 
futuro se convirtió en hoy? y... ¿cuándo fue que 
nuestro presente conservador se convirtió en 
rotundo pasado? 

Regresar a casa y no reconocer ni el camino 
porque se te ha alterado la percepción del mun-
do real, intentar darte un baño para salir del 
trance; entonces recibes el golpe de realidad que 
necesitabas: abres la llave y no hay agua; la ci-
udad en escasez… Este también es el futuro que 
nos alcanza, este es nuestro milenio. 



65



66

T e c - N o  Y o

BOCA: 
...fuera... dentro de 

este mundo... este mundo... 
pequeña cosa diminuta... antes de ti-

empo... en un desier— ... ¿qué?... ¿nena?... 
sí... pequeña nena diminuta... dentro de este... 

fuera dentro de este... antes de tiempo... desierto 
agujero llamado... llamado... sin importancia... pa-

dres desconocidos... inaudito... él habiendo desapa-
recido... aire liviano... tan pronto como abrochó su bragueta... 
ella igualmente... ocho meses después... casi al momento... así sin amor... 
deja eso... falta de amor… ésta normalmente descargada en la... niña en-

mudecida... en el hogar... no... ni por asomo ciertamente bajo 
ningún concepto... sin amor de ningún tipo... 
en ninguna de las subsiguientes etapas... un 
caso tan típico... nada relevante hasta llegar a 

los sesenta cuando—... ¿qué?... ¿setenta?... 
¡Dios!... llegar a los setenta... vagando en 

un campo... buscando primaveras 
sin propósito… [...]*

P o r  g e n e r a c i ó n  2 0 1 5 - 2 0 1 9



67

*Fragmento extraído de la página http://perssonna.blogspot.com/2009/08/sarah-kane.htm-
l?m=1. (11 de Julio 2018).

Tec-No Yo
El texto 

“Not I” de Samuel Beckett fue el 
punto de partida para la creación de los ejercicios que 

se presentan a continuación. Como parte del cierre de su proce-
so de aprendizaje con la materia de Teoría y análisis del texto dramático, 

la generación 2015-2019 del CUT “El Llamado Teatro” hizo su propia versión 
del texto Beckettiano en formato video. La idea fue que el texto se podía utilizar 

de cualquier manera: en fragmentos, completo, al revés, en japonés, sin el texto, solo 
las acotaciones, etc. La duración del vídeo no estaba delimitada -aunque ninguno 
superó los 20 minutos-. Y la única condición era que se presentara en formato 

audiovisual. Del mucho material creativo que se produce dentro del Centro 
Universitario de Teatro, nos pareció pertinente, por la relación entre me-

dios digitales y teatro, y posible, por su formato fácil de reproducir, 
mostrar algunos de los ejercicios que se hicieron en este 

cierre de ciclo, y aquí los puedes encon-
trar:



68

L a  B e l l a  A u r e l i a

Dramaturgia

por Francisco A. Sánchez

É p i c a
d e l

l e ó n



69

A c t o  ú n i c o

Al león que ruge en mi ombligo.
(Se abre el telón o se enciende la luz o se abren los ojos)

León: Me senté a escribir y pensé en que me vería una actriz. Solté los perso-
najes y salí a la sabana para rugir las palabras. Tengo miedo. ¿Decir para qué? 
Para decirme y no llenarme el hocico de llagas ni laceraciones por morderme 
la lengua o estar rechinando los dientes. He mascullado un discurso que ya mu-
chos han pensado y que ahora vibra en mí para ti. Y tengo miedo, pero pensé ¿en 
dónde está la valentía? ¿Qué es ser valiente? ¿Dónde está la osadía de vivir? ¿En 
despertarse todos los días tan solo? No. Comer y defecar no es suficiente. Hago 
una osadía para sumarla a mi futuro obituario, porque si mi mente está puesta en 
tus ojos, eres divagación en las caminatas.

El hombre: NO... Soy El hombre. ¿Un hombre? No. Soy un niño que mira des-
de el ombligo. Está bien. Sí, a veces soy un hombre. Soy menos que menos y peor 
que peor porque soy yo y quiero traerme a mi centro, León. Me siento un niño 
queriendo salir a jugar. Intento llamar la atención, tener destellos de luz que se 
quedan atrapados en las nubes de los carteros que no hacen su trabajo: corazón 
que se queda en la atmosfera para que lo respiren...

Me voy, me pierdo entre mis manos para abrazarme y AMARRAR, APRETAR, 
amarrar AMARRAR cada vez más y no salir corriendo a las olas o a las ventanas 
llenas de girasoles, o a oler un momento el incienso, la sal... Un momento. Y caer. 
Volver a caer. ¿Qué es esto? ¿Soy…? Sí, un niño que tiene los ojos de la primavera 
enfrente y que solo fue invitado para saber de ellos y suspirarlos, o compartir los 
mundos de los monstruos donde los dioses se besan.

León: No es la melancolía, ni la victimización. Huyo de ahí. ¡Terror! Aquí está 
la gracia: saber, conocer y no perder la curiosidad, poder sorprenderme de cada 
gesto que de ti brota, como si fuera una semilla que aparece para saludar el sol.

Ciudad de México.  12 de febrero de 2018



70

El hombre: ¿De quién?

León: De lo verde que se alarga y reverdece todo a su paso, y se estira cada vez 
más, para respirar, ser respirado. Hablamos de la luz y el rugido repentino, de 
lo inmensamente desconocido y deseado, de la paz y la tormenta, de la melena 
de hojas de Whitman, de la imposibilidad y la alegría, de la piel del mundo con 
huesos de cantera…
(Aparece el mar)
EL mar: “Estoy enamorado de ti y no quiero
Quiero, mejor, la ausencia de ti
Destruir mi deseo por ti
Quemar mis pensamientos de ti
Apagar la voz de ti tan lejana
Ser despiadado con tu imagen y borrarla
Tenderme en la cama, vaciarme de ti”*
León: (Ruge y se sienta a mirar.)

El hombre: “Yo quiero
              	 Conocerte,
                       	 Quiero saber
            	 Quién eres
En todos tus momentos.
No quiero ser
    	 Lo que nunca pasó.
Quiero
     	 Que tú me quieras
    	 Que sientas la nostalgia
                	 De los trenes
 	 De los días que faltan
Para verme.
No basta
   	 Con que yo te quiera.



71

                 	 ¿Dónde estabas
Cuando vivía solo
    	 Y sin cadenas,
Cuando en el vino amargo
     	 De la melancolía
Me asomé
 	 A la ventana
       	                    Y no te vi?
    	 Si solo me quisieras,
Si viniera
   	 Tu cabellera
Con uvas derramadas,
                 	 Si vinieran tus caderas
A dibujar un monte
                	 Con sus alas
Mis manos volarían sobre el fuego.
Ve cómo van
       	 Dibujando
       	 La columna vertebral
De las almohadas.
Quisiera
     	 No quererte
                   	 Pero te quiero.”*

Niño león: 
“Te muestras tal cual eres
Sorprendido te miro:
Brasa,
Intensa flama,
Hoguera calcinante,
Fuego te creó Dios.”*
Aparezco un momento
para regresar a mi isla



72

donde únicamente me meso en la hamaca
y leo libros para niños que son todos los del mundo vine a hablarte a despedirme 
de ti porque me voy a casa a mi cerro Cuejoma donde tus ojos nacieron donde la 
primavera me pinta de verde y como pastel de zarzamora cuando estoy triste me 
voy a jugar balero y canicas con el mundo a descubrirte a ti en muchos otros lu-
gares donde no estés tú porque me  gustas y no puedo dejar de verte volteo y estás 
ahí respiro y es una locura porque huele a incienso de maderas preciosas tu ca-
bello me voy porque quiero jugar otros juegos pero me quería despedir de ti soy 
león y rujo desde mi panza soy las flores del cerezo y tengo piel que palpita cuan-
do te acercas mis tripas me estrujan y gritan tu nombre cuando alguien habla de 
ti tengo curiosidad de saberte y te lo digo porque es verdad mi amor y el amor se 
regala como un caramelo de niño a niño lloro de impaciencia de desesperanza 
a la esperanza de ver tu melena sacudirse por los aires cuando vuelas y mañana 
seré únicamente un respiro en tus suspiros porque yo mismo me condeno a la 
impaciencia de la nada te regalo estas palabras como un tesoro de piratas como 
un caminante que cruzó a tu lado y te dio algo para el viaje me gusta el agua de 
limón/ y tus labios subiré a la montaña y le diré al mundo en su oído yo vi decir a 
esos labios decirme y luego gritaré en la ciudad de los espectros la escuché rugir 
y abrazar el mundo cuando se conmovía abría su corazón para mí al verme a 
los ojos y yo lo llevaba a pasear entre las palabras que se hacían cuerpo cuando 
vibraban la toqué como me gusta tocar mi cabello esta es mi despedida soy un 
niño que te ve todos los días y se alegra de que existas partiré a en mi barco y lo 
quemaré a mi llegada para no volver y no irrumpir en el orden que tú quieres El 
hombre: en el que camino con nuestro pan de cada día.

(Aparece el mar con olas, un barco con el niño león en el timón y el hombre se queda con 
el león a un lado.)

Luz.
Tercera llamada.
Comienzo.

*Poemas prestados de otros niños, mis amigos y maestros: Nahum B. Zenil (Pági-
nas sueltas) y Enrique Villada (Libro de horas).



73



74

P o e s í a
Grietas
por Andalucía

Grietas rancias, hondas, profundas, que huelen a podrido, hediondas grietas rancias.
Surge del punto de placer el pulso que me vibra toda.
Epicentro.
Siniestro.
Grietas hediondas, hondas, profundas. Ardor de laringe.
Quien construye desde los escombros no deja de oler las grietas.
Olor conocido, parecido.
Algo apesta en Dinamarca.
¿Cómo mirar al cielo entre tanto polvo?
¿Cómo desagrietar la grieta desde el escombro?
Moviendo.
Mover el tabique pesado que fractura muñecas.
Huele a grietas. Gris. Tinta negra.
¿Con qué se rellena una grieta? ¿Con escombro?
¿Con los restos rotos y roídos del hogar que ahora es polvo?
Venga el aire y revuélvenos todos, al fin que polvo somos.
Atigra mi cráneo una grieta que quiebra la médula.
Entre sonidos sordos se abre paso el humo que lame la grieta de mi columna.
Humo de incienso.
Lo roto, lo reparable, todo es polvo.
Huele a rancio, a tiempo pasado, a rasgos y estragos no perecederos. 
Veo mi espalda y el cabello largo que cuelga hasta la cadera.
Huele a grietas del tiempo pasado, a escombros rancios, a muerto.
¿Con qué se rellena una grieta?
Espalda con espalda.
Sonrío con las piedras.
Esa somos la que soy, polvo.
Huele a incienso que sale de la médula.



75

1
por Eduardo Guzmán Chávez

Del silencio te vinieron a buscar
y no entendías

eras un trabalenguas 
una guanga idea

una encementada decisión
de ir

en pétalos muriéndote
de brinco en brinco

con el aire atesorado en la garganta
en la tráquea decimal

ganando
y abajo

en la milésima interior
seco/sin fluir/sin entender

del silencio aguardaron 
si por ti solito

pero no
vienen ya buscándote

los pasados por venir por ti cantando
los himnos ancestral:
no seas nada y ven/
no seas nada y sé:

hijo para ser digno
macehual para ser libre
piedra para ser estrella

chispa de conciencia para honrar
y corazón arriado por ejécatl

a la casa de su flor
para ser canción.



76

“La interdisciplina es parte de mi vida, siempre ha sido así, siempre en mis obras ha habi-
do cuestiones muy plásticas, trabajar con la luz, con las sombras, cuestiones visuales y de 

texturas.”

Vivian Cruz es creadora escénica mexicana, dirige 
Landscape_artes escénicas A.C. Su trabajo se centra 
principalmente en la creación escénica desde el cuer-
po y de videodanzas, así como la integración de escena 
y multimedia. En 1993 formó parte de la compañía Úl-
tima vez de Wim Vandekeybus en Bélgica. Ha dirigido 
obras de teatro y coreográficas, así como colaborado 
con múltiples artistas de la escena nacional e interna-
cional. Actualmente es miembro del Sistema Nacional 

de Creadores. En entrevista con La Barraca, nos recibió en su casa, en un espacio 
diseñado para ensayar, con las condiciones puestas para alguien que interactúa 
con el cuerpo y con dispositivos: un proyector colocado en el centro de un am-
plio y despejado espacio y una pantalla plegable para proyecciones. Este espacio 
se encuentra al fondo de una acogedora casa con un místico jardín en el corazón 
de Tizapán en San Ángel.

Cinéfila de corazón y de imaginación, hija de pintores, las artes visuales acompa-
ñaron su infancia, e interdisciplinaria por definición. Actualmente está dirigien-
do la obra Loop: espejos del tiempo y nos compartió que se encuentra escribien-
do un texto a cerca video danza, donde -aprender a mirar, aprender a contemplar 
y ver qué cosas aparecen- se vuelven  prioridades.
La contemplación y poder mirar y estar, y dejar que se asimilen las reflexiones y 
los pensamientos, es una de las herramientas que en este momento estoy llevan-
do un poco más allá en mi proceso creativo tanto de video, como en escena, como 
personal.- VC

Ella describe el origen de su trabajo desde la contemplación y el cuerpo: la parte 
física y este físico que viene del impulso de la intuición, de la repetición, del lle-

M á g i c o  S í
A partir de una conversación con  Vivian Cruz 
Por Nora Daniela Márquez Mondragón y Emilio Carrerra Quiroga 



77

gar al límite de la posibilidad. Y creo que sigue siendo un territorio en el que sigo 
buscando muchas cosas. 
La colaboración es también primordial en su proceso, ya que como comenta: el 
proceso creativo es un proceso humano que necesita ser un acompañamiento 
mutuo de comunicación, de generosidad, de desapego del final del producto. Y 
es una colaboración en donde todos vamos trabajando en función de un objetivo 
común... Para ella, mantener el proceso creativo en su momento de mayor ten-
sión es un malabar humano, de conocimiento humano. 
La entrevista se desarrolló entre plática y un ambiente de relajación, más o me-
nos así:

LB: En la creación escénica a lo largo de tu trayectoria escénica, ¿qué herramientas o 
técnicas has atesorado tú como propias y cómo se reflejan en tu práctica artística?

Vivian Cruz: Creo que una de las herramientas más valiosas de los últimos años 
(no fue del principio sino de los últimos diez años para acá) ha sido que el pro-
ceso tanto de la reflexión y de la conversación, y del estar simplemente es muy 
valioso para cualquier creación. No solamente el analizar, investigar, o el repetir 
secuencias, o el ensayar, ensayar, ensayar, sino el hecho de la contemplación y 
poder mirar y estar, y dejar que se asimilen las reflexiones y los pensamientos.
La contemplación, la posibilidad de la contemplación, y del estar. Falleció hace 
poco un cineasta que me gusta mucho, Abbas Kiarostami, sus escenas son como 
las de Tarkovsky que son así: contemplativas, pero en esa contemplación pasan 
muchas cosas; pueden suceder las reflexiones más íntimas, más profundas. En-
tonces, esa es una de las herramientas que estoy en este momento tratando de 
llevarlas un poco más allá en mis propuestas creativas. La otra es que mi trabajo 
siempre viene del cuerpo, del cuerpo y de la actividad física, de cómo a partir de 
la acción física pueden surgir sensaciones y a partir de eso emociones y a partir 
de eso le das la complejidad, pero el origen es desde el cuerpo. El cuerpo tiene la 
capacidad de descubrir la parte del inconsciente que se esconde, la más difícil a 
veces de atrapar. O sea en cualquiera de esas creaciones porque existe tanto el 
lado escénico como trabajar en este plano del teatro y la otra es la parte audiovi-
sual, y en las dos existen esas cosas y sobretodo, por ejemplo, en la parte audiovi-
sual, aprender a mirar y que las cosas se vayan revelando a partir de lo que uno 
está observando, no llegar con el guión hecho. Pero pasa lo mismo en la escena; 



78

yo no parto de un guión ni de un texto ni de una estructura preestablecida sino 
que se va descubriendo a partir de observar, contemplar y llevar el cuerpo al lí-
mite y descubrir, a través de eso, cuáles son las necesidades íntimas más fuertes 
en este momento de vida tanto mías -que se empatan con los intérpretes- porque 
creo que hay momentos históricos, sociales que nos llevan a un punto en donde 
nos conectamos, y otras a nivel generacional y otra a nivel de lo que el intérprete 
quiere decir, que se parece a lo que quiero decir porque siempre los utilizo como 
espejos; y de ahí es que voy conformado una estructura, que va apareciendo una 
pintura. No tengo nada premeditado, y esto de la contemplación lo he adquirido 
a través de diferentes procesos creativos sobretodo de colaboración, y la parte 
física esa la he aprendido desde el CUT, desde la escuela, que después se hizo 
constante con la compañía de danza en la que trabajaba en UTOPIA danza-tea-
tro y después se radicalizó cuando fui a trabajar con Wim Vandekeybus. Ahí fue 
donde encontré cual era la idea del límite de la acción física para detonar la cues-
tión emotiva y la posibilidad de la dramaturgia a partir de eso.

LB: ¿Qué aspectos de un proceso creativo son los más importantes para ti?

VC: Eso lo voy a colocar en un espacio que se llama la residencia artística que es 
un lugar donde se desarrolla un proceso creativo intenso y condensado; es donde 
para mí se han revelado los procesos, donde se develan las características de los 
procesos creativos que van a ser fructíferos. La primera que hice fue en el 96, 
en la universidad Nuevo México… 94, 96, 99, 2000, 2003. Mis procesos creativos 
han sido muchísimos a partir de esos primeros y se han ido decantando hasta el 



79

momento y en eso, lo que he descubierto, es que el proceso creativo es un pro-
ceso humano que necesita ser un acompañamiento mutuo de comunicación, de 
generosidad, de desapego del final del producto. Y es una colaboración en donde 
todos vamos trabajando en función de un objetivo común. Si no hay un objeti-
vo común y en el camino nos ataca el ego y queremos jalar la cuerda a nuestra 
propia necesidad expresiva no funciona. O sea tiene que haber un desapego de 
mí, del yo, para poder crear algo en conjunto con otros, y a mí en mis procesos 
creativos es lo que me pasa. Antes, al principio, yo llegaba con una idea muy fija, 
decía “a ver quiero hacer esto, específicamente” y era una frustración terrible por-
que era forzar a mis compañeros, a los actores, bailarines, a llegar a tal lugar y ese 
lugar, en lugar de que fuera más brillante, se acotaban las posibilidades porque 
lo único que podía hacer yo era lo que estaba en mi mente o lo que tenía escrito 
o planeado; entonces, era un luchar en contracorriente porque como no parto de 
un libreto ni de un guión ni de nada que ya esté “-...empieza aquí y termina aquí, 
las escenas son así...-” sino que es una creación, entonces necesita tener ciertos 
ingredientes mucho más cercanos al proceso evolutivo humano, en conjunto, 
social, cooperativo, y en ese aspecto se vuelve una aventura que yo siento como 
una montaña rusa o como una travesía en el mar porque sabes que vas atravesar 
momentos difíciles de pronto pero que esos momentos van a ser valiosos para 
el resultado de lo que estás tu proyectando. Entonces, finalmente, yo sí creo que 
-más que pensar en cuestiones de lo que va a haber en el escenario- es cómo el 
grupo tiene que ir caminando junto, cómo se tienen que ir trabajando los acuer-
dos, los desacuerdos, las fricciones, los conflictos porque en todo proceso huma-
no hay crisis y van a llegar momentos en los que la presión cerca de un estreno. 
¿Cómo le haces para mantener eso, y que no se rompa, que no explote, que no 
se disuelva, que no se implosione en sí mismo? Creo que el proceso creativo es 

paralelo a un proceso de evolución humana; en mi caso, 
pues me he tropezado un montón de veces.  

Vivian nos compartió experiencias de colaboración don-
de cada creador tenía sus propios intereses, lejos del objeti-
vo en común y se enfrentaron en EEUU (Nueva York, con 
una beca de la fundación Rockefeller entre México y Esta-
dos Unidos cuando antes había una beca de colaboración 
entre los dos y les decían que de ese tipo de colaboraciones 



80

entre el 30% y 40% de ellas truena y no culminan por todos esos intereses) con 
dificultades tanto lingüísticas (inglés - español), de intereses personales y tam-
bién frente a la diversidad de disciplinas donde no se logró comprender lo que es-
taba ocurriendo desde diferentes áreas. Lo describe como una de las experiencias 
más tremendas y sensibles:

“me quedé con una sensación horrible después de que terminamos por-
que no fluyó. Independientemente del resultado artístico porque el re-
sultado lo pudimos parchar y todo llegó y la gente aplaudió y estuvo 
muy padre... pero a nivel humano, que para mí es la parte más impor-
tante, fue la que se sintió así como una cosa muy desagradable…era algo 
así como haberse quedado vacío porque al final como que este proce-
so es algo que estás gestando como un producto, como un bebé. Estás 
gestando vida; estás gestando algo y cuando no se logra pues es como 
haberlo perdido.” 

Compartió que es necesario que los integrantes y directores de un proceso cola-
borativo estén realmente interesados en el proceso de todos los que conforman 
en equipo, y que al ir aprendiendo a ser selectiva también se ganó enemigos, pero 
en cambio, cuando eso sucedió, “todo ese proceso creativo fue luminoso, fue bri-
llante, generoso, fue evolutivo y muchos de los que finalmente vivieron -porque ade-
más lo que tú estás estableciendo son las bases para que todos vivan esa experiencia 
y los que van a vivir una experiencia traumática vamos a ser todos y si todos vamos 
a vivir una experiencia luminosa, evolutiva, de crecimiento, vamos a ser todos… Ese 
tipo de procesos, eso es a mí lo que me gusta generar, esos espacios.”

Tuvieron que pasar 10 años desde que su maestro Andre Di Castro le sugirió tra-
bajar con sensores para que la creadora se propusiera como un reto combinar el 
trabajo escénico con la multimedia, pues antes de ello, su trabajo exploraba más 
con objetos, texturas y juegos lumínicos 

“¿La tecnología?… no quiero saber de ella, se me hacía muy fría para 
integrarla a la escena, hasta que me lo impuse como una tarea, como 
un reto: Vamos a darle la vuelta y vamos a descubrir cómo es posible 
trabajar esas herramientas a favor de darle al intérprete posibilidades 
expresivas. 



81

En ese reto fue que invitó a Héctor Cruz, su hermano, a trabajar, él ter-
minaba de estudiar fotografía. La propuesta fue que si él quería aventar-
se la tarea de aprender a utilizar el software Isadora. En aquel momento, 
Alan Ruiz Primo y Alan Carru, comenzaron a asesorar a Héctor para 
que él comenzara a trabajar en esta investigación en conjunto. La in-
vestigación se centraba en encontrar herramientas multimedia para la 
escena “ha sido esa investigación la que nos ha llevado a establecer las 
posibilidades de la visión estética en este territorio de la multimedia, 
sin dejar de lado nunca el asunto del tipo de atmósferas que buscamos, 
los colores, la regla principal es que la herramienta electrónica o mul-
timedia nunca sea un efecto, que siempre sea una necesidad que surja 
de la posibilidad de expandir la escena a nivel emotivo, sensorial del 
intérprete o de la misma escena, pero que no sea un adorno. Esa es una 
de las reglas que venimos trabajando.”

La obra que surgió de esa primer investigación fue Azul, una obra que sigue re-
gresando y que se ha mantenido con vida de manera circunstancial, y también 
por el éxito que ha tenido como para recibir invitaciones para giras dentro del 
país y fuera, como el caso de Canadá. Vivian recalca que una de las complejidades 
técnicas de trabajar con tecnología es que ésta así como evoluciona y vuelve más 
sencillas de realizar tareas que en otro momento eran más tardadas, como la edi-
ción por ejemplo, así mismo caduca, y requiere una constante actualización de 
software o interfaces para mantener visualmente lo que se proyectó en un inicio. 

“La intención es que la tecnología se convierta en una herramienta expresiva.“

Dentro de los niveles de la interdisciplina aparece un aspecto revelador en donde 
el entendimiento se pone en juego: cuando se hablan lenguajes distintos  “Cuan-
do empecé a trabajar con ingenieros, desarrolladores de interfaces no nos enten-
díamos porque ellos hablaban en cuestión de circuitos y yo hablaba en cuestión 
de emociones y de sensaciones, yo le hablaba de sensaciones y cuestiones visua-
les, el quería hablar de número y proporciones y rangos.”

“Hay varios niveles de esta interdisciplina, está la interdisciplina en la 
escena con las herramientas, con el trabajo con la ópera, el trabajo con 



82

el teatro, la danza, los bailarines, los actores, los cantantes; y está la parte 
del trabajo audiovisual, que esa yo la siento más personal. Mi propuesta 
de videodanza no es popular: no es para muchos, sino que es un proceso 
muy personal que me gusta compartirlo con otros para poderles ense-
ñar cómo descubrir -en esa esquina- cosas que aparecen ahí que ni te 
imaginas que pueden aparecer, si estás a través de la cámara, observan-
do un espacio que se vuelve infinito.”

“Regresamos a este estudio del aprender a mirar, y para mí, mirar a tra-
vés de la cámara, a través del lente de la cámara, el lente de aumento, 
es mágico, con ese puedes leer las emociones y puedes leer los espacios 
y puedes descubrir cosas en diferentes dimensiones… Te puedes meter 
al interior de un ser humano a través de su mirada, de sus manos, a tra-
vés del palpitar de su corazón, o a través de lo que mires, porque a la 
cámara no le puedes mentir, la cámara es tremenda y maravillosa en 
ese sentido, porque es muy especial. La cámara exige una energía muy 
específica. Ese trabajo también me fascina, toda esa parte también es 
parte de mi trabajo dentro de la multidisciplina que engloba un trabajo 
de conjunto”



83

E s p e c i a l
C

o
l

a
b

o
r

a
c

i
ó

n U n a  a b o g a c í a 
p o r  l a  D a n z a

por  M a r t e n  S p a n g b e r g
Traducción de  E m i l i o  C a r r e r a  Q u i r o g a

Este párrafo propone poner en contexto al lector frente a esta traducción, que es 
una conferencia que dio el autor, Marten Spangberg en el marco de un encuentro de 
danza y coreografía en Estocolmo en el 2015. De esa conferencia podemos suponer 
que fueron personalidades del mundo de la danza, estudiantes curiosos y algunos 
críticos de arte. Me gustaría, sin embargo, plantear un contexto imaginario que abra 
la posibilidad de asumir estas lineas como un punto de fuga -de lo que cada quien 
quiera- hacia nuevas perspectivas del arte escénico en México. Aquí va pues el con-
texto ficticio: estamos la comunidad teatral reunida en un Encuentro Nacional de 
Teatro porque se nos ha dicho que nos hablará el fantasma de un foro abandonado. 
Llegaron estudiantes, investigadores, creadores escénicos, todos reunidos en el lobby 
para escuchar las palabras del antiguo edificio. En el escenario aparece un médium. 
Se sienta en una silla y empieza a surgir de su garganta esta conferencia impresa en 
papel como símbolo material de lo sucedido, y de la cual propongo esta línea a modo 
de resumen:

“Asumir el teatro como potencia autorreflexiva para elaborar, desde sus tablas,
figuras de destrucción frente a la sofisticación del mundo”.

Nota: En este número impreso están las dos primeras 
partes de la conferencia. La traducción completa está 
en la página de La Barraca, y se puede acceder a ella 
por medio del QR que  está al final de la Colaboración 
especial. También sugiero, ya que es una revista de 
teatro,  que el lector sustituya la palabra danza por la 
palabra teatro, y la palabra coreografía por el concep-
to puesta en escena.

Emilio Carrera Quiroga



84

PARTE 1
I n t r o d u c c i ó n

En los últimos días, aquí en la confe-
rencia, me ha dado una vibra de que 
lo post en la post-danza es entendido 
como algo negativo, algo que restringe 
a la danza de lo que puede ser, o entre 
los menos abiertos, de lo que debe ser. 
Lo que intento proponer no es una abo-
gacía por lo post, sino por la danza en o 
a través de la post-danza. En realidad, lo 
que necesitamos hacer es rescatar a la 
danza de su anclada posición, y apren-
der a hablar danza desde un nuevo con-
junto de circunstancias, situaciones y 
ambientes, y dejarle adquirir nuevas 
formas de agencia que resuenen con su 
estar aquí y ahora y hacia el futuro. 
La post-danza es, en sí misma, una de-
fensa para la danza, sin embargo, no 
es una defensa para volverla inocente 
(para que pueda volver a lo ‘normal’) 
sino una defensa que empodera a la 
danza para que sea una parte activa 
de su pasado, presente y futuro como 
una fuerza activa o una intensidad en 
nuestras sociedades, en la formación 
de las realidades sociales, humanas, re-
lacionales, políticas y económicas. La 
post-danza puede entenderse como la 
inauguración de un momento en que 
la danza dentro y fuera de sí misma 
empieza a ser una capacidad activa en 
la formación de cómo queremos vivir 

todos juntos. Precisamente, dentro y 
fuera de ella, no respecto a ser una dan-
za que trate de esto o de aquello –en 
el sentido de un tema que se muestra 
como una narración- sino dentro y 
fuera de ella como danza. Es hacia este 
lugar que tenemos que encontrar un 
camino. 
 
S i g a m o s  a d e l a n t e

Tal vez pueda parecer extraño empezar 
una oda a la danza con epistemología, 
pero como veremos, es precisamen-
te en relación a la epistemología que 
la post-danza opera y que ha logrado 
identificar un cambio fundamental.
Epistemología no puede de ninguna 
manera ser traducido a conocimiento, 
pero su raíz ‘episteme’ puede. La epis-
temología es el estudio de la naturale-
za del conocimiento. Es el estudio del 
conocimiento, o el estudio de la posibi-
lidad del conocimiento. Pero también, 
de la forma contraria, una u otra forma 
de conocimiento siempre está ligada 
a una epistemología, es decir, a cómo 
una forma de conocimiento opera si-
tuándose y relacionándose consigo 
misma y con el mundo. Una cierta di-
námica de conocimiento sabe cómo 
opera a partir de construir su propia 
epistemología; y entonces una episte-
mología implica entender cómo las di-
námicas de conocimiento construyen 



85

formas éticas y políticas de inclusión o 
de exclusión. 
Para que algo pueda ser posible, para 
que tenga una función en la realidad, 
para que pueda ser conocido y sujeto 
a cambio, localizado, etc, necesita es-
tar inscrito dentro del conocimiento. 
Necesita participar en forma de cono-
cimiento y por lo tanto está inscrito en 
alguna u otra forma de epistemología.
La epistemología no es solamente un 
asunto de razón, racionalidad, escritu-
ra, números y matemáticas. El lengua-
je es un tema ciertamente dominante y 
poderoso en relación a la epistemolo-
gía, pero cualquier conocimiento por 
definición está envuelto en la episte-
mología, se sepa o no, incluyendo el 
cuerpo, el movimiento, los sueños, in-
timidad, espiritualidad, poesía, carpin-
tería o jardinería. Todos los tipos de co-
nocimiento participan en el mundo de 
forma diferente, y el entendimiento de 
esta participación es lo que llamamos 
epistemología. La ciencia, por ejemplo, 
para no estropear el universo o la salud 
de las personas, necesita tener una ar-
ticulación muy precisa y reglas claras 
respecto a su epistemología, mientras 
podría parecer que las prácticas artís-
ticas tienen una menos rígida, lo cual 
es una ilusión; lo que sucede es que la 
premisa para lograr precisión es com-
pletamente diferente. Así mismo, es 
anterior el momento en que algo pue-

de ser definido como conocimiento, 
como una dinámica autónoma de co-
nocimiento, que puede también cons-
truir una epistemología. Es una señal 
de sofisticación cuando un conjunto 
de procedimientos, una técnica o una 
manera de hacer las cosas entra en un 
proceso de elaboración de epistemolo-
gía, pues implica que nos hemos aleja-
do, direccionalmente, de la posibilidad 
de autoreflexión. 
Después de la epistemología necesita-
mos visitar otro término, uno pesado y 
complicado, la ontología. Si la episte-
mología es el estudio de la naturaleza 
del conocimiento y cómo, en relación 
a este conocimiento, algo participa del 
mundo y construye relaciones, la onto-
logía es el estudio de la naturaleza del 
Ser, pero es también el estudio de las 
categorías del Ser y las interrelaciones 
de las entidades que realmente existen. 
Todo, incluyendo las cosas inmateria-
les, emociones, memorias, un poquito 
de mota, el universo y una entrevista 
de trabajo son cosas en el mundo y por 
lo tanto son tomadas en cuenta por la 
ontología. 
Algo siempre está inscrito en la onto-
logía de alguna u otra forma, pero así 
como nosotros los humanos tenemos 
acceso al mundo a través del conoci-
miento, a través de la episteme, no po-
demos tener acceso a la ontología de 
algo, al ser de algo. El estudio y el tra-



86

bajo de la ontología, sin embargo, ofre-
ce nuevos modos de pensar y brindan 
la posibilidad de especular un mundo 
sin conocimiento, de experiencias más 
allá de la comprensión; además de la 
posibilidad de que el cuerpo, en cierta 
forma, opere -si no fuera, al menos en 
el borde del conocimiento- al igual que 
las sensaciones, afectos, eventos, ener-
gía, etc; aunque cuando las encontre-
mos se transformen en representación, 
en conocimiento. Dicha posibilidad 
es tal que su naturaleza no está en la 
base epistemológica ni en la del cono-
cimiento.
El filósofo clásico se acercaba a un pro-
blema con la pregunta: ¿qué es?, ¿qué 
es esto o aquello independientemen-
te del contexto, perspectiva, tiempo o 
espacio? ¿Qué es el ser de algo? En el 
siglo XVIII, sin embargo, ocurre algo, 
una comprensión aparentemente ele-
mental: ¿cómo puedo yo, nosotros, 
la humanidad, tener siquiera la más 
remota idea de lo que algo es, o de lo 
que ser o Ser implica para una piedra, 
o para cualquier otra cosa? Hume y 
Kant informan al mundo de este ligero 
dilema, argumentando que la filosofía 
podría permitirse una pequeña tram-
pa. Cuando la filosofía pregunta ¿Qué 
es? está de hecho preguntando ¿qué es 
para nosotros? o ¿qué es para nuestra 
consciencia? o mejor, ¿qué es en rela-
ción al conocimiento o a lo conocible? 

Ahí está -y aún vivimos con él- el pe-
riodo epistemológico de la filosofía. La 
filosofía es un asunto de conocimien-
to, y como el conocimiento no tiene un 
fundamento, no es una cuestión de qué 
Es algo, sino de qué ‘es’ algo: ‘es’ es lo 
que el poder quiere que sea. Podemos, 
por lo tanto, decir que el segundo epi-
sodio en la filosofía es exclusivamente 
un asunto de mente y razón, que, para 
bien o para mal, excluye una infinita 
cantidad de recursos y oportunidades.
De la ontología a la epistemología, tal 
vez -y ciertamente- hay posibles nuevos 
puntos de partida o modos de refutar la 
hegemonía de la razón, racionalidad y 
conocimiento. Si es así, ¿esto también 
implica un cuestionamiento o incluso 
el fin del arte y la apreciación estética 
como la conocemos? Porque evidente-
mente el arte y la estética –danza, per-
formance, coreografía, live art y body 
art- son autorizadas en relación a for-
mas occidentales de resolución, razón, 
racionalidad y conocimiento.

La danza no es coreogra-
fía, ni la coreografía es 
danza.

Hay un entendimiento común en que 
la coreografía y la danza están causal-
mente relacionadas, entendiendo que 
la coreografía es el medio y la danza es 



87

el fin. El arte de hacer danzas está clara-
mente identificado como coreografía; 
la coreografía es un movimiento repe-
titivo, por lo tanto, la danza está hecha 
igualmente de coreografías. Coreogra-
fía y danza acaban por definirse una 
a la otra, que está muy bien, pero que 
también implica que no puede haber 
ningún tipo de aportación externa. En 
otras palabras, hay una –y fuerte- cau-
salidad entre la coreografía y la danza.
En los últimos 20 años hemos visto, 
sin embargo, un desmoronamiento de 
esta causalidad o del matrimonio entre 
coreografía y danza. La iniciativa vino 
ciertamente de la coreografía, pero des-
pués, y especialmente en los últimos 
cinco años, tal vez desde el 2012, la 
danza se ha recuperado y está ahora en 
medio de su emancipación de la coreo-
grafía. Estoy deliberadamente usando 
“emancipación” aquí, enfatizando que 
la emancipación no es lo mismo que 
estar iluminado o que rechazar algo. 
Una persona emancipada no es alguien 
que vive solo -la danza se ha asegura-
do de esa parte al menos hace medio 
siglo- sino que implica la producción 
de una voz nueva. i.e. traer una nueva 
voz al mundo. Esto es exactamente lo 
que está pasando ahora, si estoy en lo 
cierto, con la danza. Y la mejor parte es 
que está pasando, por decirlo de alguna 
manera, en los lugares erróneos, en los 
márgenes. Incluso mejor, en esos luga-

res erróneos saben lo que están hacien-
do, no cómo se verá o qué forma toma-
rá, pero saben lo que están haciendo.
En efecto, existe la necesidad de no solo 
uno sino dos divorcios. Necesitamos 
divorciar la coreografía de la danza y la 
danza de la coreografía. Coreografía y 
danza son dos distintas posibilidades, 
y es momento de dejarlas brillar cada 
una por sí solas y juntas.
La coreografía, como la arquitectura, es 
una cuestión de domesticar o domar el 
movimiento. La coreografía organiza 
el movimiento. En otras palabras, la co-
reografía es una cuestión de estructura. 
No hace falta decir que estructurar no 
necesariamente implica que sea orde-
nado, ordinario o formal. Estructura, 
no obstante, implica la existencia de 
algún tipo de sistema, código o consis-
tencia.
Convencionalmente uno podría decir 
que las estructuras son capacidades 
abstractas, y que por lo tanto necesitan 
añadirse a algún tipo de expresión para 
conseguir la entrada al mundo, necesi-
tan conectarse a alguna forma de repre-
sentación. Una de las posibles expre-
siones a las que la coreografía se puede 
añadir para conseguir la representa-
ción es la danza, pero también podría 
ser una puntuación o un algoritmo, un 
texto o dibujo, video, film o memoria, 
y ciertamente, para la coreografía, no 
hay necesidad de tomar una expresión 



88

que tiene una directa relación al movi-
miento. La coreografía no es para nada 
movimiento. Es cuando algo tiene una 
relación con una estructura coreográ-
fica que el movimiento de una u otra 
forma emerge.
Es común proponer que la coreografía 
es la organización del tiempo y el espa-
cio, pero definir la coreografía de ese 
modo es problemático porque enton-
ces ¿qué no es coreografía? y al mismo 
tiempo, definir la coreografía como el 
arte de hacer danzas implica que la co-
reografía está ligada a una expresión, y 
para que una definición así tenga sen-
tido, la expresión debe ser o lo que he-
mos decidido que sea, o estar definida 
en relación a un criterio; pero entonces 
la coreografía nunca puede exceder sus 
límites y cambiar. Un primer paso se-
ría preguntarse por el ‘Y’, es decir, que 
la coreografía es la organización del 
tiempo ‘Y’ del espacio. La coreografía 
se diferencia de la arquitectura, que 
es la organización del espacio sobre el 
tiempo, al ser definida como la organi-
zación del tiempo sobre el espacio. En 
otras palabras, la arquitectura erige es-
tructuras que coagulan espacio en rela-
ción a las dinámicas del tiempo, mien-
tras la coreografía produce estructuras 
que permiten movimientos del tiempo 
en relación a la estabilidad del espacio.
Pero esto no es suficiente. para acercar-
se a lo que es la coreografía propongo 

una perspectiva distinta, una forma 
diferente de definición que eluda el de-
seo esencializador detrás de cualquier 
pregunta incluyendo ¿qué es? Nuestro 
deseo es definir a la coreografía respec-
to a sus circunstancias. Se ha conside-
rado que la coreografía es un conjunto 
de herramientas, que un coreógrafo va 
por ahí con una caja de herramientas. 
Algunos probablemente lo hacen, pero 
parecería como si una caja de herra-
mientas estuviera diseñada para algo. 
La caja de herramientas de un coreógra-
fo parece ser causal de una expresión, y 
huele bastante a que esa expresión es, 
después de todo, la danza. Por lo tan-
to, se ha propuesto que la coreografía 
es un conjunto de herramientas, pero 
que las herramientas son genéricas y 
por lo tanto pueden ser aplicadas, más 
o menos exitosamente, a lo que sea, ya 
sea en relación a una producción o un 
análisis. Esto implica una salida de la 
determinación en relación a la expre-
sión, y el coreógrafo puede, digámoslo 
así, coreografiar cualquier cosa. 
¿Por qué es esto importante? Porque 
si las herramientas del coreógrafo no 
son causales a la danza esto permite 
un cambio de la coreografía entendida 
como instrumento a, en su lugar, en-
tenderla  como capacidad, lo cual pro-
pone que el coreógrafo puede aplicar 
para apoyos económicos para generar 
proyectos cuyo resultado no sea una 



89

danza -en el escenario o no- sino que el 
proyecto del coreógrafo es definido en 
relación a las herramientas usadas. Por 
lo tanto, el coreógrafo puede aplicar 
para un apoyo económico de un filme 
aunque éste no incluya ninguna danza 
pero se realice a través de las compe-
tencias coreográficas. O el coreógrafo 
puede escribir una novela sin ninguna 
aspiración a ser reconocido como un 
autor sino como un coreógrafo cuya 
expresión resulta ser la literatura. De 
hecho, si la caja de herramientas del 
coreógrafo es genérica, nada dice que 
la expresión del coreógrafo está dentro 
de la esfera de la estética; así como el 
departamento de planeación de la ciu-
dad tiene un montón de arquitectos 
en su oficina, también deberían tener 
una horda de coreógrafos diseñando y 
analizando flujos y movimientos en la 
ciudad.
Un problema aparece cuando nos acer-
camos a la coreografía en relación a sus  
herramientas, sean genéricas o no. Una 
herramienta es siempre direccional; 
sabe, por decirlo así, cuál es su trabajo 
y opera dentro del campo del logro o 
de lo medible. Una herramienta tiene 
una función, y esa función tiene un va-
lor asignado a través de la consciencia; 
algo que tiene dirección solo puede 
lograr aquello que se puede conocer, 
solo puede resolver problemas que 
tienen una solución preferible. Uno 

puede, ciertamente, degenerar una he-
rramienta: utilizar un destornillador 
para hacer cubos de hielo o un teléfono 
celular como un tope de puerta, pero 
eso no libera a las herramientas de las 
capacidades que consolidan el conoci-
miento.
Las herramientas, con alguna generali-
zación, se conectan con la técnica: un 
conjunto de herramientas están orga-
nizadas para facilitar algo. Esto es decir 
que una técnica también es algo direc-
cional y que opera dentro del campo 
del éxito, logros y mensurabilidad. En 
la danza, la técnica es todavía central y 
el bailarín está a menudo entrenando 
para dominar una cierta técnica. Al-
gunos quizá no estén de acuerdo con 
esta declaración y argumenten que la 
danza se ha emancipado a sí misma de 
las técnicas. Yo soy de la opinión que 
la danza ha rechazado ciertas técnicas 
pero que el entendimiento de la danza 
y de bailar en la actualidad está todavía 
profundamente construido en relación 
a las técnicas.
La improvisación connota motiva-
ciones en la dirección de moverse sin 
restricción, una danza relacionada con 
nociones de soltura, incluso de liber-
tad. Ahora, parece sospechoso conside-
rar que uno debería entrenar bajo una 
autoridad experta que ha desarrollado 
una técnica respecto a cómo liberarse 
o ser libres. Parafraseando a Slavoj Zi-



90

zek, lo que la improvisación en la dan-
za está haciendo es intentar convencer 
al ejecutante de que él o ella es libre 
aunque sepa muy bien que ella o él no 
lo son. Es entrenar en verse o moverse 
como si uno fuera libre.
La tecnología, que evidentemente no 
es causal a las máquinas -de vapor, de 
madera o laptops- es un asunto dife-
rente. La tecnología no es direccional 
pero puede ser entendida como un tu-
multo de posibilidades a las que se les 
puede, en una multiplicidad de formas, 
dar una dirección. No tiene una meta, 
un interés inherente, pero es, en lugar, 
al menos inicialmente, un conjunto 
neutro de oportunidades. Si una técni-
ca te dice qué hacer aún si ni siquiera 
has empezado, la tecnología se vuelve 
lo opuesto a una oportunidad. Si tú no 
tienes el conocimiento correlacionado 
a ella, es inútil. Las técnicas son siem-
pre prominentemente rígidas mientras 
que las tecnologías luchan por volver-
se flexibles.
¿Pueden la coreografía y la danza 
aprender algo de tal orientación, y en 
lugar de entrenar a los estudiantes o a 
nosotros mismos en técnicas –con su 
dominación como motivación- con-
siderar prácticas compartidas profun-
dizando nuestro conocimiento acerca 
de cómo conducir tecnologías? Esta 
división plantea más preguntas. La 
técnica parece conectarse con la maes-

tría, o con saber más y más de menos 
y menos, en muchos sentidos un mo-
delo histórico para acercarse al cono-
cimiento, mientras la tecnología en 
cambio parece conectarse con la com-
petencia, con un entendimiento del co-
nocimiento que tiene más que ver con 
la habilidad de encontrar y activar co-
nocimiento preciso por una situación 
precisa i.e. conocimiento contemporá-
neo en red. Al mismo tiempo, es obvio 
que la competencia reverbera con acti-
tudes neoliberales, que quizá no sea lo 
deseable.
En lugar de pensar la coreografía como 
un conjunto de herramientas genéri-
cas, que no importa qué tan genérica 
tiene un fuerte propósito, podemos 
considerar a la coreografía como una 
tecnología, un conjunto de oportu-
nidades que están interrelacionadas 
entre sí pero sin dirección. Si la coreo-
grafía se define como el arte de hacer 
danzas, solo puede ser considerada en 
relación a la pregunta ¿qué? El mo-
mento en que la coreografía pierda su 
causal relación y se convierta en una 
herramienta genérica se abre a la pre-
gunta ¿cómo? se vuelve metodológica, 
analítica y crítica. La coreografía en-
tendida como tecnología disuelve ini-
cialmente su relación –al mismo tiem-
po- con esencia y mitología, análisis y 
crítica i.e. drama, pero abre las puertas 
a la auto-inspección o reflexión, y por 



91

lo tanto, es un movimiento autopoéti-
co. La coreografía puede entonces ser 
entendida como un acercamiento a la 
danza así como a la escritura, a la pla-
neación de una ciudad o a la vida. Si la 
técnica se entiende como la manera en 
que se logra algo, la tecnología puede 
equipararse con un conocimiento que 
no tiene que ver con lograr algo sino, 
en su lugar, con la oportunidad de pre-
guntar, desarrollar, arreglar de nuevo o 
transformar, por ejemplo, lo que se ha 
logrado.
Si consideramos la coreografía como 
un conocimiento, un coreógrafo no 
es ya solo alguien que hace danzas, ni 
una persona que hace un libro o hace 
un film, ni una competencia acercan-
do ciertas expresiones al mundo -que 
pueden ser muchas-, sino la oportu-
nidad de habilitar formas de conducir 
el mundo. Si la coreografía puede ser 
entendida como un conocimiento, se 
vuelve una manera de acercarse y de 
conducir la vida.

P e r o  e n t o n c e s , 
¿ q u é  e s  l a  d a n z a ?

Como mencionamos, la coreografía es 
una capacidad organizadora: estructu-
ra, y las estructuras tienen sostenibili-
dad. Las estructuras permiten la estabi-
lidad y por tanto el reconocimiento de 

diversos tipos de estructura. Cualquier 
estructura puede ser reconocida como 
un tipo de semiótica, y subsecuente-
mente la coreografía es una oportu-
nidad semiótica, y se vuelve evidente 
que la coreografía tiene un lenguaje, 
que no es ni bueno ni malo, pero que 
permite solamente ciertas oportuni-
dades. Lo que permite es exactamente 
aquello que puede permitir o -lo que es 
posible- o también imposible (que es 
de todas maneras solo lo anverso de lo 
posible). La coreografía se mantiene en 
el campo de lo posible y por lo tanto en 
última instancia consolida el mundo, 
la humanidad y la vida como la cono-
cemos.
En este momento tenemos que hacer 
dos pequeñas excursiones. Primero, 
a la imaginación. La imaginación se 
ha entendido en diferentes maneras 
a lo largo de la historia, pero durante 
los últimos 50 años, desde los 60s, la 
imaginación se ha entendido como 
algo que reconocemos con -y a través 
de- la consciencia, y la consciencia está 
‘lengualizada’. Lo que puede imagi-
narse o no imaginarse se mantiene en 
el campo del lenguaje –algún tipo de 
lenguaje- y por lo tanto en el campo de 
lo posible. Uno solo puede imaginar lo 
que el lenguaje permite que imagine-
mos. Uno solo puede imaginar lo que 
es posible y lo que no es posible, pero 
eso, como sabemos, es de nuevo solo lo 



92

anverso.
Hace algunos años Zizek utilizó una 
frase prestada de Fredric Jameson que 
propone que hoy es más difícil imagi-
nar un camino fuera del capitalismo 
que el apocalipsis. En efecto, si, como 
Franco Bifo Berardi, Maurizio Lazzara-
to y otros han propuesto, el capitalis-
mo ha cooptado el lenguaje, o como 
dice Bifo, vivimos en un semio-capita-
lismo, no hace falta decir que no pode-
mos imaginar un camino fuera del ca-
pitalismo porque en primera instancia, 
la imaginación se mantiene dentro de 
lo posible, y en segunda instancia, si el 
capitalismo ha cooptado al lenguaje, 
entonces lo que sea que imaginemos es 
y será una imaginación capitalista. 

Y ahora, la identidad. No importa qué 
tanto Judith Butler sea una superhe-
roína incondicional, la identidad, espe-
cialmente en contextos no tan escola-
res, y aún más las identidades políticas, 
causa problemas. Sabemos, por Ran-
ciere, que ‘la esencia de la política es la 
manifestación del disenso, como la pre-
sencia de dos mundos en uno’, lo cual 
implica que la política, para Ranciere, 
es algo que sucede dentro del campo 
de la razón, y por lo tanto del lengua-
je, y de este modo apoya lo posible. La 
política es la manutención de una ne-
gociación infinita. La política son dos 
mundos en uno y siempre en el campo 

de lo posible, lo cual quiere decir que la 
identidad, cuando es entendida como 
política, se consolida como una infini-
ta negociación, sin argumentos (si tu-
viera argumentos tiene que estar en un 
solo mundo, por lo tanto no en la po-
lítica) simultáneamente entre el sujeto 
que nunca es uno y entre el sujeto y el 
mundo, pero siempre es una negocia-
ción entre estos dos mundos dentro del 
campo de lo posible. El problema de la 
política de identidad visto desde este 
lente es que acaba fijando lo que uno 
puede posiblemente ser o no, lo cual es 
también posible. La política de identi-
dades es profundamente antropocén-
trica y pasivamente agresiva. La coreo-
grafía, la imaginación, y la identidad 
son estructuras posibles que refuerzan 
formas de causalidad y determinación 
que a su vez le permiten a formas de 
poder permanecer en el poder.

Y  e n t o n c e s ,  ¿ q u é 
e s  l a  d a n z a ?

La danza no es la hermana de la co-
reografía sino más bien su completo 
opuesto. ¿Pero cómo puede la danza 
ser identificada? La danza es, en prime-
ra instancia -o podríamos decir en la 
más cruda forma inicial, que aún debe 
tomar forma- una cosa no organizada. 
Esto es la danza a la que buscamos te-



93

ner acceso cuando practicamos autén-
tico movimiento, una danza que no ha 
tomado ninguna organización, que no 
ha sido domesticada por ninguna for-
ma de estructura. Si la coreografía es 
una estructuración que necesita apli-
car a sí misma un modo de expresión 
para poder ser tangible, la danza es 
‘pura’ expresión que necesita ligarse a 
una u otra estructura para tener sus-
tentabilidad en el mundo, para obte-
ner reconocibilidad y por lo tanto ser 
introducida en el campo de lo posible. 
La danza en primera instancia solo 
puede ser experimentada pero es una 
experiencia que es puro afecto y por lo 
tanto está situada fuera de lo posible, o 
como dice Brian Massumi, ‘no está diri-
gida a ningún tema’ de cognición, sino 
a la irritabilidad de los cuerpos. Cuan-
do la danza se somete a una estructura, 
entonces puede ser experimentada en 
relación a la consciencia, capturada y 
reflejada, recordada y ejecutada otra 
vez.
La danza en su primera instancia es 
algo sin organización, y algo sin orga-
nización no puede tener una extensión 
en tiempo o espacio, sino que existe 
solo en presencia. No tiene historia, 
no tiene futuro, no tiene nada y cierta-
mente no tiene identidad. Es, en la ter-
minología de Agamben, cualquier cosa 
–pero cualquier cosa que sea; es esto lo 
que hace que a la danza se le haya dado 

una agencia- o en la terminología del 
filósofo francés Tristan García, n’im-
porte quoi, -no importa qué, y de nuevo 
a la danza se le da una agencia-. La dan-
za es, en primera instancia, una, o Una, 
y Una no puede ser negociada, por lo 
tanto excede el campo de lo posible. La 
danza no es una cuestión de imagina-
ción, sino de algo que atraviesa la ima-
ginación para ser cómplice también de 
campos que ni siquiera podemos ima-
ginar que imaginamos.

La danza no es causal a la coreografía. 
No hay causalidad entre coreografía 
y danza ni entre danza y coreografía. 
Y aquí es donde apoyaremos no sólo 
la noción de  coreografía como una 
práctica expandida sino también de la 
danza como una práctica expandida. 
La danza no necesita coreografía pero 
puede, en igual medida, estructurar-
se en relación a otras oportunidades: 
organización somática, terapia, disco, 
deportes, artes marciales, estructuras 
literarias o estructuras conectadas a la 
manufacturación, labor doméstico o 
física cuántica. Cuando la coreografía 
se separa de la danza se abre a nuevas 
oportunidades. Ser identificado como 
un coreógrafo no te hace automática-
mente lidiar con la danza; es, después 
de todo, conocimiento. De manera si-
milar, es importante para la danza libe-
rarse de la violencia de la coreografía. Y 



94

quién dice que la danza es un arte ocular en primer lugar.
Un entendimiento expandido de la danza cuestiona también qué formas de re-
presentación puede asumir la danza. ¿Quién dice que el trabajo de un artista de 
la danza obtiene representación en el escenario, con alguien que lo produce y 
alguien que lo recibe? ¿Puede la danza, como una actividad artística, tomar tam-
bién otras formas, como bailar juntos, talleres, prácticas compartidas u otros for-
matos sin considerarlos una práctica que debería, en algún punto, cuajar y tomar 
una estructura coreográfica, o puede que un taller no tenga otro objetivo que 
bailar juntos y estar produciendo experiencias específicas, y que eso sea suficien-
te arte? 

Por mucho tiempo la danza ha sido domesticada por la coreografía, tal vez por 
tanto tiempo que ya no recuerda cómo era cuando era ‘libre’. Hoy, o en los úl-
timos años, parece que la danza, por razones complejas, políticas, sociales, tec-
nológicas y filosóficas, se ha vuelto observadora de las capacidades inherentes 
a ella que exceden el campo de lo posible, imaginación y lenguaje, sin embargo, 
no para convertirse, o conectarse a la autenticidad, la naturaleza o la verdad, sino 
quizá a algo mucho más estremecedor pero necesario. En lugar de asumir la tarea 
de generar oportunidades que vayan más allá del lenguaje y por lo tanto ser capaz 
de producir irritaciones en el cuerpo, afecta aquello que nos intensifica a imagi-
nar eso que no podemos ni siquiera imaginar que imaginamos.

segunda parte



95



96

S e m b l a n z a s
Bryant Caballero
Licenciado en Teatro, Maestro en 
Literatura mexicana (U.V.) y Maestro en 
Artes del espectáculo vivo (U. Sevilla). Se 
incorpora a la UAEH como catedrático y 
coord. del rediseño curricular de la Lic. 
en Arte Dramático (2008). Especializado 
en investigación, gestión y dirección. 
Su trayectoria suma proyectos en 
diversas áreas de las artes escénicas. 
Ha publicado artículos en revistas a 
nivel nacional e internacional, obtuvo 
mención honorífica en el premio de 
Ensayo teatral Paso de gato-ARTEZ 
(2015). Ha obtenido las becas Fundación 
TELMEX (2001-2005), Coinversión a 
Proyectos Culturales FONCA (2005, 
2013, 2015 y 2017), Estudios de Posgrado 
del CONACyT (2005-2007), Estudios en 
el Extranjero FONCA (2009), PACMyC 
(2011), Fondo Municipal para las artes 
escénicas (2013, 2014 y 2017) y Jóvenes 
Creadores PECDA (2014). Coordinador 
de la Red Alterna durante 2016-
2017; actualmente es co-director de 
Tapanco Centro Cultural, miembro del 
Colectivo escénico El Sótano y profesor 
en la ESAY, la Universidad Marista 
y la comunidad educativa Yaxunah. 
bryantcaballerocano@gmail.com

Valentina Manzini
Mujer veinteañera de la periferia 
cuernavacense a quien le intriga el 
mundo y su papel en este. Encontró 
en el teatro un espacio de diálogo e 

intercambio con seres heterogéneos 
que continuamente le resuelven 
y/o generan dudas. Desde 2013 
ha realizado trabajo social con 
comunidades rurales de México y 
desde hace tres años estudia actuación 
en el Centro Universitario de Teatro. 
Es miembro del consejo editorial de La 
Barraca. 

Roberto Alvim 
Es dramaturgo, director y profesor de 
Artes Escénicas. Ha escrito y dirigido 
20 piezas hasta momento, estrenadas 
en Río de Janeiro, São Paulo, Curitiba, 
Brasília, Salvador, París (Francia), 
Córdoba (Argentina) y  Suiza. Desde 
2009 es profesor del Núcleo de 
Dramaturgia de SESI de Curitiba. Fue 
el primer autor brasileño publicado 
en la más importante colección de 
dramaturgia contemporánea europea, 
Les Solitaires Intempestifs, en 2005. 

Heini Hölsenbaud 
Es dramaturgo y director de teatro. 
Ha sido becario de la Fundación para 
las Letras Mexicanas, sus obras se han 
presentado en teatros independientes 
de la Ciudad de México. Evangelio 
Juvenil fue finalista en el FITU 2018, 
La fierecilla de Padua formó parte del 
ciclo Isabelino de la maestría de la 
ENAT 2018, Naufragio fue publicada 



97

en la revista Acotaciones de la RESAD 
en España, 2017. 
e.romerocruz@hotmail.com

Mårten Spångberg 
Es un artista relacionado al 
performance que vive y trabaja 
actualmente en Estocolmo. Sus 
intereses son la coreografía en el 
campo expandido; algo que ha 
explorado a través de prácticas 
experimentales y procesos creativos 
en múltiples formatos y expresiones. 
http://martenspangberg.se/node/3 

Andalucía  
Estudiante a la mitad del trayecto en 
el Centro Universitario de Teatro. 
Bailarina de corazón y del ritmo que le 
pongan. El arte es la trinchera que ella 
ha elegido. 
anddlc13@gmail.com

Emilio Carrera Quiroga 
Egresó del Centro Universitario de 
Teatro. Co-fundador de la revista 
La Barraca. Dirigió Vultum Tuum 
y Memoria Concreto. Combina su 
práctica artística entre teatro y cine.
emiliocarreraquiroga@gmail.com

Francisco A. Sánchez  
Es originario de la zona de los 
volcanes del Estado de México y 
cursa actualmente el cuarto año de la 
Licenciatura en Teatro y Actuación 
del CUT.  
franciscosanner@hotmail.com

Eduardo Guzmán Chávez
Poeta infrarrealista. Guardián de la 
flor. Oriundo de la Balbuena y amante 
del jardín ancestral Wirikuta. 



98

La Barraca

Revista de Estudiantes del Centro

 Universitario de Teatro 

convoca a estudiantes de artes, humani-

dades y ciencias sociales, académicxs e 

investigadorxs, escritorxs y plumas nuevas 

a colaborar en el contenido del número 5 

“Reconfiguración social de géneros y roles. 

De feminismos, queer y teoría de género en 

diálogo con el teatro.”

Consulta las bases y secciones en

 www.labarracaunam.com/convocatorias


