
     \       2 

Reconfiguración social de géneros y roles. 
De feminismos, queer y teoría de género en diálogo con 

el teatro 

Quinta edición



  /
      3 

Consejo Editorial
Pilar Carre

Emilio Carrera Quiroga
Uriel García Mendiola

Valentina Manzini
Nora Daniela Márquez

Diseño Editorial e Ilustración
Citlali Potamu

Consejo Asesor 
Laura Almela

Mario Espinosa
Alaciel Molas

Rodolfo Obregón
David Olguín

Quinta edición
Centro Universitario de Teatro

Av. Insurgentes 3000
labarraca.unam@gmail.com

www.labarracaunam.com



     \       4 

Presentación

Prebrassiere 
Teatro y Feminismo: Cuerpos teóricos y prácticas ausentes
por Sabrina Tenopala

Brassiere
Disertaciones uterinas, intrauterinas y vaginismos expandi-
dos. Perfoconferencia
por María Sánchez 

Drag Queen: de teatralidad de protesta a teatralidad refinada
por Emma Cecilia Palomino López y César Javier Palomino López

Sumario

Entrevista 
La Congelada de Uva 
por La Barraca

Una carrera al tuntún por el cuidado
por Nora Daniela Márquez Mondragón 



  /
      5 

La Bella Aurelia
Sirena 
por Emma del Carmen

Hacer Ser Mujer
por Rebeca Abadie

Caminando por el Espacio 
“X” 
por Mariano Ruiz 

Soneto Profano
por Diego Vega

Mágico Sí
Las redes entre nosotras son cada vez más grandes y no tienen 
frontera
por Comunidad Tejiendo Redes y Bárbara Culotta



     \       6 

P
r

e
s

e
n

t
a

c
i

ó
n

¿Qué es lo que 
une necesita para poder 

llamarse feminista? ¿Cuáles son los 
pasos que se deben de seguir para po-

der hacer uso de este término? ¿Cuántos 
libros debemos de leer? ¿El uso adecuado 

del término feminista puede llevarnos 
hasta la destrucción del género, la diso-

lución de las relaciones verticales, la 
extinción del abuso en las relacio-

nes de poder, al cuidado de la 
vida? 

Gritamos…¿Utopía? 
¿En qué momentos consi-
deramos la libertad de une 
como opresión del otre? ¿Se 

pueden responder estas 
preguntas?

D e  f e m i n i s m o s ,  qu e e r  y  t e o r í a  d e 
g é n e r o  e n  d i á l o g o  c o n  e l  t e at r o



  /
      7 

P
r
e
s
e
n
t
a
c
i
ó
n

Este número de La Barraca nace de cuestionamientos 
que surgen a partir de los movimientos que están su-
cediendo alrededor de nosotres. Hace no más de dos 
años, en el CUT, hubo la necesidad urgente de parte de 
muchas de nuestras compañeras de crear un grupo de 
apoyo separatista conformado por todas las mujeres que 
estudiamos ahí. Esto debido a ciertos casos de abuso de 
parte de algunos maestros y compañeros varones. Sen-
tadas en un círculo como lo aprendimos en la escuela, 
acudieron al llamado más de la mitad de las mujeres 
que conforman la planta de alumnes. Nos miramos a los 
ojos y después de una dinámica para soltarnos, empe-
zamos a hablar. Los hombres de la escuela cuestionaron 
nuestro acto, pero nos apoyaron...“¿Por qué no podemos 
estar nosotros?”, “Nosotros también vamos a hacer una 
junta de puros hombres”. Es curioso ver lo que causa el 
hecho de que las mujeres nos juntemos; pudimos escu-
charnos pero, sobre todo, pudimos organizarnos para la 
acción. Dada la gravedad de algunos casos, se solicitó a 
las maestras del CUT asistir a la siguiente junta; ellas 
acudieron al llamado y también hablaron, nos apoya-
ron y entonces ya no estábamos solas y a pesar del caos 
para organizarnos, juntas hicimos que algo pasara. El 
director apoyó nuestro movimiento y nos ayudó. Así su-
pimos porqué era tan importante tener un espacio en 
donde solo estuviéramos nosotras, pero no todo fue ma-
ravilloso; aprendimos que hay cosas que no se pueden 
cambiar porque en la lucha hay trabas -muchas- y cuan-
do un asunto se vuelve penal es más difícil porque una 
denuncia no procede en ciertas circunstancias y a una 
no le queda más que agarrarse y tratar desde otro lugar, 
aprender a hablarlo pero sobretodo a no tener miedo. 



     \       8 

P
r

e
s

e
n

t
a

c
i

ó
n

En 
La Barraca somos cinco persones 

que dialogan; nos dimos cuenta de que con 
este tema en específico no podíamos llegar a un 

punto para converger y que cada vez que hablába-
mos de este número nos salían diez mil cosas más que 

abordar. Sería falso decir que tenemos una visión única 
respecto al tema de este número porque lo cierto es que 

no la tenemos y que cada une de nosotres está trabajando 
para construirla de manera individual y probablemente ésta 
se construya, destruya y se reconstruya infinitamente. Pero 
lo cierto es que teníamos una fuerte necesidad de poner esta 

temática sobre la mesa, porque es impresionante darnos cuen-
ta de todo lo que está sucediendo con respecto a la creación 
artística a partir de esto, porque es una ola en la que todes 
-nos guste o no- estamos sumergides, porque ante todo el fe-
nómeno #MeTooTeatroMX, La creación de la Liga Mexicana 
de Mujeres de Teatro, el pronunciamiento de las mujeres de 

cine en los Arieles y múltiples movimientos que han suce-
dido dentro y fuera de la comunidad artística nos he-

mos topado con preguntas: ¿Y ahora qué hacemos? 
¿Qué se necesita para que la gente cambie? 

¿Qué necesito hacer yo para cambiar?



  /
      9 

P
r
e
s
e
n
t
a
c
i
ó
n

Nuestro objetivo con 
este número no es hablar de 

certezas, ni siquiera creemos que 
sea dar información; va más de la 

necesidad de pronunciarnos con du-
das y cuestionamientos, de la autore-
flexión y del acompañamiento, para 

que sepamos que definitivamente 
algo está pasando y para preguntar-

nos: ¿Qué estamos haciendo noso-
tres ante todo esto? Porque estamos 

hartes de que nos avasalle y por-
que tenemos el deseo de que el 
mundo comience a pensarse y 

configurarse de maneras 
distintas.



     \       10 

Prebrassiere / Por Sabrina Tenopala
Discutir los qué, cómo y porqués de un movimiento político supone definir acciones, pro-

piciar una serie de acontecimientos, promover valores para una ética. Pero no buscar un 
pensamiento común.

Ya desde principios de los años ochenta, Donna Haraway viene advirtiéndonos sobre los 
peligros de la visión única y de un lenguaje común que homogenice las luchas contra el 

patriarcado.
Helen Torres, El amor en tiempos de Facebook.

Teatro y Feminismo: cuerpos teóricos y 
prácticas ausentes.

I 
Pensar al teatro como la posibilidad de un espacio abierto para las 

prácticas feministas, y las implicaciones teórico-discursivas que en sí 

contiene, sería dar por hecho, primero, que cuando hablamos de teatro 

-así en abstracto- tenemos todxs el mismo referente y por otro lado, ob-

viar el hecho de que existen múltiples formas, expresiones, conceptos, 

teorías y prácticas de aquello que genéricamente nombramos feminis-

mo. Es decir que, dada la complejidad conceptual de ambos constructos, 

pretender entablar un diálogo lejos de maniqueísmos, radicalidades o 

puntos de vista personales sería un tanto ingenuo de nuestra parte. Por 

ello, opto por iniciar con esta lucha epistémica perdida, y así, generar y 

visibilizar un panorama mucho más cercano a las conversaciones coti-

dianas que en sí construyen -y nos construyen- de manera dialéctica en 

el mundo. 

P
r

e
b

r
a

s
s

i
e

r
e



  /
      11 

     Partiré entonces de nombrarme desde lo que me construye: mi con-
dición como mujer joven, mexicana, heterosexual, cisgénero, actriz y univer-
sitaria. Y podrían preguntarse ¿por qué es importante hacer explícitas dichas 
condiciones para iniciar una conversación que no refiere a la particularidad 
sino a comunidades y conceptos más amplios? Ya que, en efecto, cuando pen-
samos en la relación y las posibilidades entre teatro y feminismo pareciera 
que ambos constructos nos sobrepasan, se vuelven lejanos, inexplicables, in-
conexos o, por el contrario, de a poco nos revelan la urgencia de crear redes y 
relaciones que nos permitan explicarnos y cuestionar el mundo a través de 
ellos. Sin embargo, no es posible obviar el hecho de que siempre nos aproxi-
mamos desde nuestros referentes, nuestras condiciones, nuestros privilegios, 
nuestras historias y la manera en que cada unx formamos parte de este siste-
ma que incluye, sobre todo, nuestra cotidianidad. Pero ¿qué pasa, por ejemplo, 
cuando comenzamos a cuestionar la imposición sistemática de los roles de 
género o de la violencia heteropatriarcal sin antes mirar la manera en que todxs 
participamos de ella, cuando cuestionamos ejercicios de poder en los demás, 
sin antes mirar nuestros privilegios? Por esto me parece importante hacer un 
pronunciamiento desde lo que soy. Mis condiciones de vida me llevaron al 
teatro, a la universidad y me permiten en este momento estar sentada escri-
biendo. Me pronuncio y me cuestiono desde los privilegios que poseo, pero 
también, desde lo que implica ser mujer en este país. Porque si bien existe un 
panorama complejo al pensar y reflexionar acerca de teatro y feminismo, en 
sí mismo también es un ejercicio privilegiado, y habría que empezar por ahí. 
 
Cuerpos teóricos y prácticas ausentes. 
Llevo un tiempo preguntándome acerca de los espacios de ejercicio feminista 
en el teatro en mi país o, en su defecto, la ausencia de ellos. Y una de las cosas 
que más ha llamado mi atención ha sido, sin duda, nuestra capacidad para 
pasar por alto la serie de privilegios con los que trabajamos cada día. Es decir, 
es innegable que hacer teatro en este país -y particularmente en este momen-
to- es un ejercicio difícil y precario, que poder mantenerse en una situación de 
vida digna implica esfuerzo y resistencia continua; sin embargo, ¿qué hace-
mos cuando pese a dichas condiciones conseguimos espacios y recursos para 
enunciar nuestra voz? ¿Cuáles son las cosas de las que se vuelve importante 
hablar en el teatro y desde dónde se hace, tomando en cuenta el contexto en 
el que vivimos? ¿Cómo accionamos en relación con dicho contexto? Y me pre-

P
r
e
b
r
a
s
s
i
e
r
e



     \       12 

gunto esto partiendo de buscar vínculos entre los discursos cotidianos con 
preocupaciones feministas y su relación con las prácticas teatrales. 
Como enuncié en un inicio, mi aproximación no partirá del teatro como un 
concepto general ni del feminismo como pluralidad inasible. Así que habla-
ré específicamente de la reflexión a la que me llevaba la experiencia de mis 
primeros años dentro de la carrera de actuación en el Centro Universitario 
de Teatro de la UNAM. Y es que, por razones de fuerza mayor, durante los 
primeros años de la carrera tuve que transportarme hasta un municipio lla-
mado Nicolás Romero, al norte del Estado de México. Lo cual me implicaba 
tomar un camión hacia el metro Rosario alrededor de las cinco de la mañana 
para de ahí continuar el trayecto en metro y luego en Pumabus y así llegar a 
tiempo a clases. Sin embargo, la llegada no era asunto con mayor complejidad 
que la del trayecto en sí mismo. Los momentos de verdadera reflexión llega-
ban cuando tenía que volver. Recuerdo claramente cuestionarme el sentido 
del ejercicio teatral cada noche al subir los escalones d e l 
camión de vuelta a mi casa en la estación del Rosa-
rio. Recuerdo cómo el estomago se me hacía chi-
quito y se me secaba la garganta cuando cada 
día, alrededor de las diez u once de la noche 
tenía que subirme a un camión con solo 
algunas luces neón prendidas y música a 
volumen muy alto. Y es que no eran su-
posiciones, para mí era muy claro que la 
probabilidad de no volver a mi casa era 
tan real como las monedas con las que 
pagaba el pasaje. Sabía perfectamente 
que el trayecto incluía zonas industria-
les a esa hora desiertas, que pasaría por 
dos de los municipios con reciente ac-
tivación de alerta de género, sabía que 
todos los días mujeres eran raptadas 
de los camiones y las calles cercanas 
a las vías del tren que cruzábamos, 
y eso sin mencionar los asaltos co-
tidianos y los manoseos de los que 
por suerte muchas veces me salvé. 

P
r

e
b

r
a

s
s

i
e

r
e



  /
      13 

En total era una hora y media de preguntarme cada noche si valía la pena ir 
hasta allá y hacer lo que hacía. Ahora que lo miro en retrospectiva, se me re-
velan muchas cosas de manera contundente. Después de mis viajes diurnos y 
nocturnos y la sensación de haber sobrevivido un día más, estaba la cotidiani-
dad universitaria. Estudiar en el Centro Universitario de Teatro es dedicar en 
promedio de ocho a diez horas diarias al estudio y la práctica de la actuación; 
es estar con alrededor de 14 o 15 personas en un edificio durante cuatro años 
pasando el día haciendo ejercicios de actuación o analizando lecturas, pero 
sobre todo deseando ser actores y actrices. Haber estudiado en el CUT ha sido 
uno de los mayores privilegios con los que he convivido, porque pude tener 
miles de horas durante toda la carrera para estudiar lo que más gustaba. Sin 
embargo, ¿qué relación tenía eso con mi experiencia cotidiana, con el miedo y 
la angustia del mundo? Después de salir de la carrera comencé a preguntarme 
justamente eso. ¿Cómo podía ser posible que mi experiencia de vida transita-
ra entre el inminente terror a que un día desapareciera de regreso a casa y el 
enor- me privilegio que sentía al estudiar actuación en la uni-

versidad nacional? Además, tener tiempo para hablar 
de teatro, de arte, de actuación, y que por momentos 

me olvidara del mundo y pensara que dentro de 
las paredes del aula estaba lejos y por encima 

de todo, hasta el momento en que llegaba la 
hora de irme a casa. 

     Parto de lo anterior porque pienso 
que sucede un fenómeno común a distintas 
escalas, en distintos contextos, pero que 

de diferentes formas está presente. Aho-
ra puedo visibilizar de manera un poco 
más clara en mí la disociación práctica 
y teórica de mi cuerpo en el mundo. Du-
rante la carrera nunca trabajé el terror 

que me provocaba la desaparición, nunca 
hice consciente toda mi vulnerabilidad en 
el mundo como parte de mi ejercicio acto-
ral. Lo asumí como parte de mi cotidiano, 
y no vi que mi cotidianidad construía en 
realidad mi ser actriz y no, por el contra-



     \       14 

P
r

e
b

r
a

s
s

i
e

r
e

rio, mi idealización de ello. Allí, por las ventanas de 
los salones miraba al mundo que no era el mundo; ese que re-
aparecía cada noche durante una hora y media y que yo pasaba 
con los ojos y los dientes apretados, pero que al final me dejaba 
huellas de experiencia. Después entendí que el teatro no era bál-
samo ni paliativo, que el teatro era parte del mundo. Y más aún, 
que todxs lxs que hacemos teatro llevamos con nosotrxs al sis-
tema puesto.  Me pregunto cómo llevar a escena historias de vio-
lencia, desaparición o miedo, cuando en nuestro contexto son es-

tados que conviven con la cotidianidad. ¿Cómo asumir mi función 
como parte de la sociedad sin hacer una división semántica entre el 

mundo y yo? Porque este es el lugar en el que habito, con condiciones 
específicas, donde formamos parte de un sistema heteropatriarcal que 
rige las formas de interrelación, los modelos económicos, los discursos 
de poder y con el que nos relacionamos de manera cotidiana y el cual, 
también, nos otorga privilegios, que nos determina y que determina-
mos en esta relación dialéctica. Pero al que, en ocasiones, estamos muy 

lejos de cuestionar tanto en la práctica como en las redes sociales. 

Es aquí donde me interesa traer la relación teatro y feminismo como la 
posibilidad de cuestionar los sistemas bajo los cuales vivimos en todo 
momento. Porque si bien cada unx de nosotrxs padecemos y a su vez 
participamos de dichos sistemas, me parece importante, de inicio, nom-
brarnos desde nuestra función dentro de él. Por eso lo fundamental de 
las condicionantes. Porque, si me interesa hacer un teatro que parta 

de los cuestionamientos a los que el feminismo da voz, por ejemplo, 
visibilizar las prácticas machistas que permite el heteropatriarcado, 
cuestionar la visión binaria y discriminatoria de los géneros, propo-
ner nuevas formas de interrelación sin discursos de poder, preguntar-
me acerca del lugar de la feminidad y la masculinidad en las prácticas 
escénicas, etc. entonces me parece importante preguntarme ¿desde 
dónde estoy partiendo? ¿Cuál es mi participación dentro de este pa-
norama? Porque, incluso, antes de llegar a preguntas como ¿es posi-
ble hacer un teatro feminista en nuestro contexto? O ¿cuáles son las 
herramientas viables para crear vínculos entre las prácticas teatrales 



  /
      15 

y los discursos feministas? Me parece fundamental ubicarnos 
dentro de la problemática. No como agente externo que mira 
desde un ojo crítico solamente, sino desde la reflexión en la par-
ticipación de la cotidianidad. Desde nuestros cuerpos en conti-
nua interacción con el mundo. No significa que, dado nuestro 
contexto, no me parezcan urgentes las prácticas feministas en el 
teatro. Justamente por eso pienso que no son tiempos que ameri-
ten simulaciones discursivas. Por ejemplo: ¿es feminista una puesta 

en escena porque es protagonizada por una mujer? O ¿porque cuenta 
una historia de “superación femenina”? O ¿porque la puesta en escena 
es dirigida por una mujer? 

El terreno de las simulaciones feministas en el teatro o la nece-
sidad de expiación de culpas morales en torno a la temática de lo fe-

menino me parece en sí un rostro más de dichas problemáticas. Pienso 
que es como el fenómeno de estar mirando al mundo a través de las ven-
tanas de los salones de la universidad, pensando que ahí dentro soy otra 
cosa, que estoy protegida, que ahí se habita otro mundo que no es el de 
afuera; y donde, sin embargo, las experiencias cotidianas de violencia y 
de terror son innegables, pero que parecieran no tener relación práctica 
alguna. Porque no podemos negar que todxs, aún con distintos contextos 
personales, habitamos el mismo mundo, y si es así, ¿por qué es tan difí-
cil cuestionar desde lo que nosotrxs somos y desde cómo participamos 
de él? ¿Cómo es posible pensar en realizar obras de teatro feministas, si 
dentro de nuestros núcleos de trabajo ejercemos violencias machistas? 
¿Si buscamos obtener beneficios a través de los discursos de poder he-
teropatriarcales? ¿Si desplazamos la responsabilidad discursiva a las 
palabras enunciadas en escena, pero en la cotidianidad no realizamos 
ejercicios críticos respecto a nuestra dinámica como seres activos den-
tro del sistema? 

     Si alguna vez hubo tiempos donde los salones de actuación, 
las aulas de análisis teatral o los escenarios, incluso las universidades 
protegieron, encubrieron o hicieron invisibles las problemáticas del 
mundo a través de generar distancia entre nosotrxs y lo que pasa allá 
afuera, esos tiempos terminaron hace mucho. Las dinámicas y los 



     \       16 

P
r

e
b

r
a

s
s

i
e

r
e

ejercicios heteropatriarcales y sus implicaciones, como la violencia, la discri-
minación o los discursos de poder, están en todas partes, y nosotrxs, aún con 
los privilegios que en apariencia nos otorga el teatro, también participamos 
de ellos. Basta con mirarlos a nuestro alrededor. En nosotrxs habitan también 
las formas más arraigadas del sistema. En nuestra historia, nuestra cotidiani-
dad, nuestras formas de nombrar y construir al mundo; y así también, en la 
manera en que concebimos y construimos el teatro. Por ello, pienso que es 
fundamental hacer un ejercicio crítico que parta de vernos dentro del proble-
ma, y no de mirar con distancia lo otro. Nosotrxs participamos tanto de las 
problemáticas del mundo como el resto de las personas de lo que considera-
mos que es el afuera. Hacer teatro desde nuestros privilegios incuestionados 
siempre estará muy lejos de vincularse con prácticas que evoquen al 
feminismo. 



  /
      17 

 

Por María Sánchez

Curiosamente la primera imagen que se me vino a la 
mente cuando escribí este título fue la de Alicia ca-
yendo, cayendo por días enteros, cayendo por aquel 
pozo al que la llevó su propia curiosidad. Cuando me 
pasan estas cosas en donde brinca de pronto alguna 
imagen, me gusta jugar con asociaciones aparente-
mente inconexas. De manera intuitiva me permito 
ir por allí, detrás del conejo blanco.



     \       18 

La sensación de caer es más bien angustiante, 
pero para Alicia el ir cayendo fue ya en sí un 
descubrimiento, un hallazgo valioso. En su 
caída le acompañarían preguntas. ¿En qué es-
taría pensando? Lewis nos dijo algunas cosas. 
Pero ella, en qué estaría pensando mientras 
caía. Dejo esta pregunta flotando por aquí, para 
abrir otra; ¿qué tiene que ofrecer a las mujeres, 
a las niñas, a los niños, a los tantísimos cuerpos 
susceptibles de ser vulnerados, los cuerpos ra-
cializados, estigmatizados, qué tiene que ofre-
cerles a ellos, a nosotras, un mundo falocrático, 
patriarcalizado, occidentalizado y capitalista? 
¿Queremos un lugar en el mundo tal y como 
está o nos gusta imaginar otras posibilidades?

El desacato y la desobediencia, el 
grito se volvieron algunas formas 
no muy sofisticadas de cuestiona-
miento, pero aún tenemos; no te-
nemos, queremos asumir la tarea 
de articular pensamiento acerca 
de lo que deseamos y cómo lo de-
seamos. Pues como dijera el prin-
cipito, a estos adultos hay que ex-
plicarles todo.

Se me ocurre pensar desde otro lugar, nada original, es 
incluso evidente; pensar en la red que se opone a la pirá-
mide. La pirámide tiene una altura y un espesor determi-
nado, para llegar a la cima hay que escalar niveles.B

r
a

s
s

ie
r

e



  /
      19 

La red se expande, 
es infinita, su horizontalidad 

puede abarcar un todo. La red une 
ciertos puntos y los entrelaza, encuentros en los vértices, 

desencuentros interesantes en el centro abierto de la misma red. 
Hay una obviedad en subrayar este contraste. Pirámide versus red.

Alguna vez me detuve a preguntarme ¿qué estoy haciendo yo 
para cuestionar y no emular las estructuras de poder en las que 
me veo inmersa? Estructuras de poder económico, profesional, 
incluso en mis relaciones afectivas.
La desobediencia, el desacato, el grito. Un escándalo.

Construir pensamiento dentro de las propias estructuras 
del mundo académico, también falocéntrico, por cierto, ha sido 
una manera. Pero de nada sirve el pensamiento si no es para apli-
carse a la vida, a lo cotidiano. Ensayar nuevas maneras de estar 
juntos, juntas, de relacionarnos, de amarnos, leer en los mecanis-
mos mediante los cuales nos procuramos la existencia si estamos 
construyendo algo distinto o seguimos perpetuando sin darnos 
cuenta lo que nos daña. 

Mientras Alicia cae, supera la angustia, el vértigo que le 
provoca la caída porque imagina, piensa, se pregunta cosas, lee y 
hasta toca un piano, sin embargo, lo mejor ocurre cuando por fin 
termina de caer. Ella pudo imaginar lo que sea pero el país de las 
maravillas fue otra cosa. Esa es la valía de la imaginación. Creo 
que para imaginar nuevas cosas tendríamos que someter a juicio 
el juicio, ese constructo sociocultural que a todas nos aprisiona 
un poco, o mejor dicho, que a las mujeres nos ha hecho prisione-
ras. Por eso nos tildan de locas, arrebatadas. Intensas y rabiosas. 
Pues sí. Tenemos un derecho muy legítimo a la ira. Y sin embargo 
no andamos por allí con lanzallamas o con un falo erguido ase-
sinando, violando. Porque si le quieren poner un género a la ma-
sacre, a la guerra, al genocidio, a la barbarie, es justo el mismo 
género que escribió la historia. Sí que el rostro del poder tiene un 
género. Si a binarismos apelamos, el asesinato tiene un rostro de 
varón. No vengan a etiquetar ahora de asesinas a quienes defien-
den sus cuerpos y sus úteros. No hay que ser simplistas.

B
r
a
s
s
ie
r
e



     \       20 

Estábamos en la ima-
ginación, a la hora de 
imaginar no hay censu-
ra. Lo que ocurre es que 
nos han patriarcalizado, 
colonizado, penetrado 
tanto y a veces sin con-
sentimiento.

Tenemos tan patriarcalizado el pensamiento, tendríamos que ser 
más conscientes de ello. Me dijo una amiga muy querida una vez, 
por cierto una gran profesionista, con casa propia y una vida hecha; 

me decía - ¡Ay! Tengo tantos amantes, yo puedo invitarlos 
a donde quiera, a las islas griegas si es mi gusto, pero al fi-
nal, llego a mi casa, abro mi botella de vino y suspiro, me 
siento tan sola. Extraño el matrimonio, nunca debí di-
vorciarme y ya es muy tarde para tener hijos- La miré y le 
dije en seco – esta no eres tú, habla tu colonizado y patriarcalizado 
corazón; ¿te imaginas a un hombre con dinero, con su casa con al-

berca y en sus casi 50 diciendo: ¡Ay! Tengo tantas aman-
tes, yo puedo invitarlas a donde quiera, a las 
islas griegas si es mi gusto, pero al final, llego 
a mi casa, abro mi botella de vino y suspiro, 
me siento tan solo. Nunca debí divorciarme.

Corazones romantizados a fuerza de cuentos de sacrificio y dolor. Nuestro patriar-
calizado corazón nos traiciona. El falo que todas llevamos dentro nos traiciona 
en ocasiones. Vamos a aprovechar este tipo de alusiones. La genitalidad, algo tan 
animal, tan primario y tan obsceno, genitalidad burda. Esto me invita a pensar en 
la construcción del mundo occidentalizado y civilizado, este mundo ya como nos 

B
r

a
s

s
ie

r
e



  /
      21 

B
r
a
s
s
ie
r
e

Recuerdo cuando le dije una vez a un maestro mío de filosofía: 
a mí que me perdone el señor Descartes pero yo siento, luego exis-
to.  Existo más cuando siento que cuando pienso, siento y de 

manera invariable pienso. Existo. Existo.

Entonces claro, por eso no nos toman en serio dirán. Pues yo digo, que si no se 
tomaran tan en serio nuestro desacato y nuestro grito, no sentirían amenaza. Nos 
toman tan en serio y justo por eso siguen apareciendo cuerpos de niñas, de muje-
res, maltratadas, bis, trans, queers, cuerpos disidentes, cuerpos de ingeniería ex-
pandida, cuerpos que albergan mentes inocentes, mentes que se atreven a soñar, a 
imaginar, cuerpos que se rebelan, cuerpos, la violencia del género “hombre fuerte 
y dominante”, la violencia del macho alfa dominante, contra niñas y mujeres, vio-
lencia que va contra estos cuerpos vulnerables en todos sus tipos; es la nueva ho-
guera. Y por eso nosotras, con más razón, hemos de tomar muy en serio nuestras 
disidencias, nuestro desacato, tomemos muy en serio nuestro grito, vamos juntas 
a soportar la sensación de vacuidad de la caída y llegaremos tarde o temprano 
al país de las maravillas. Un país donde nuestros úteros no sean vistos como un 
simple alojamiento. El cuerpo de una mujer, de una niña, no es un simple aloja-

tocó conocerlo, en la era moderna, posmoderna y de más. Es predominantemen-
te fálico. Pongamos como ejemplo la arquitectura, estos edificios tan erguidos, 
tan rectos. Que parecen competir en altura unos con otros. Pienso después en las 
formas de la naturaleza. Estas curvas, estructuras tan arbóreas, floras tan expan-
sivas, orografías accidentadas, tierras acuosas, cuerpos líquidos, fallas geológicas. 
Trasminemos esta idea a la expansión del mundo que nombramos civilizado, el 
mundo ya construido, predominantemente fálico que intenta y a veces logra, do-
minar el paisaje. No encuentro mucha diferencia entre los monumentos y obelis-
cos, los rascacielos y la torre Eiffel; al monolito de alusión fálica del dios cazador y 
primitivo ¿Luego entonces, falos erguidos contra ojivas jugosas y expansivas? No 
todo tendría por qué ser tan antagónico.El binarismo es simplista y estúpido. El 
entramado de la red, dijimos, es infinito en posibilidades.



     \       22 

El tronco se mantiene firme gracias al agua y al suelo que lo alimenta.
No hay que ser muy inteligentes para saber que no tenemos que pensar igual para 
querernos pero sí necesitamos querernos para respetarnos. Lo triste es que poquí-
simos seres dan muestra de inteligencia. Si los dedos de una mano fueran iguales, 
no tendrías una mano, tendrías un muñón y no podrías sostener nada.

Hay algo cierto, a nadie 
le gusta perder el poder 
ni sus privilegios. El 
mayor privilegio es de-
cir cómo y para dónde 
va el mundo.
Pensemos en voz alta, 
una voz más alta, muy 
alta en decibeles.

La violencia ¿es un asunto de poder, es una emer-
gencia, es un tema de nuestros cuerpos y de las 
infinitas posibilidades que se tiene en ellos para 
el amor y el goce, para el pensamiento y el can-
to, para la danza y para la guerra contra todo lo 
que nos aplasta? ¿Es un asunto de estructura y de 
imaginación social? Estas son preguntas serias. 
¿Es un tema de estructura, pirámide versus red? 
¿La violencia es lo natural?

B
r

a
s

s
ie

r
e

miento. No es un simple alojamiento para penes ni espermatozoides, ni tampoco es 
un simple alojamiento de óvulos fecundados por descuido o agresión, un cuerpo no 
puede ni debe reducirse a lo puramente biológico. Bajo el tonto argumento de que 
es natural. Porque si a esas vamos no hay nada más “natural” que un gorila violento 
y un depredador asesino, la violencia es “natural”, la violencia, el engaño como me-
canismo de dominación, eso es lo “natural” entre primates ¿dónde queda entonces 
la defensa del buen juicio, a la que apelan las sociedades puritanas? cuando nos han 
llamado locas, brujas y nos han quemado vivas, ¿quién apeló a la razón y al buen 
juicio entonces?
El fuerte sobre el débil, el fuerte por encima del débil. Eso sí que es biología. El fuerte 
sobre el débil, eso sí que es verdaderamente un reducto. Animalidad purísima. Pero 
no hay erección que dure cien años. La misma torre Eiffel, la torre latinoamericana 
y todos esos obeliscos, grandes falos erguidos, dependen del suelo que los sostiene. 
Del terreno que los cimienta, del suelo que los sostiene.



  /
      23 

Entonces, volviendo a la naturaleza y sus enseñanzas de lo arbóreo, de lo expan-
sivo, el pensamiento arbóreo tiene simplemente que aprender a organizarse de 
manera distinta al pensamiento lineal. No es que uno sea mejor que otro. Sino 
que son susceptibles de esquematizarse de manera distinta. Existen ciertos dia-
gramas, esquemas, tesauros, que nos apoyan con diferentes geografías de pensa-
miento. Pero la construcción del mundo occidental se sigue sustentando en el 
poder y la competencia, no en el pensamiento. Y si suponen que la competencia, 
el poder que se ejerce, es un rasgo civilizador, piensen de nuevo en los gorilas. El 
gorila dominante ejerce su poder a toda costa y no es que lo razone. Compite con 
quien lo enfrenta y no es que lo razone. Supremacía zoológica.

B
r
a
s
s
ie
r
e

El fuerte, el débil. Rela-
ción de poder. Binarismo 
y más binarismo, bueno, 
malo, bien o mal. El en-
gaño como estrategia. El 
engaño como estrategia 
de dominación. ¡Madre Naturaleza 

hubiérasme hecho 
tonta! Ni pensan-
te ni tampoco tan 
pero tan sintiente.

Desacato y me opongo a un mun-
do que yo no construí, me impongo 
mis propias reglas para la cons-
trucción de un mundo más amable 
y cordial. Desacato cualquier 
mandato de sumisión, de obedien-
cia y de subordinación que me pa-
rezca injusto o me lastime.



     \       24 

Desobedezco al mandato de 
economizar mi placer y de 
reprimir mi cuerpo gozoso, 
pero exijo firmemente que 
el placer sea un rico diálogo 
entre los seres con igualdad 
de condiciones y en acuerdo 
mutuo.

Este cuerpo es mío, lo 
amo, lo cuido y lo defien-
do. Hoy dejo que mi pen-
samiento y mi emoción 
ni se peleen, ni se anulen 
la una a la otra, hoy hago 
que bailen.

¿Qué tiene que ofrecer a las mu-
jeres, a las niñas, a los niños, a los 
tantísimos cuerpos susceptibles de 
ser vulnerados, los cuerpos racia-
lizados, estigmatizados, qué tiene 
que ofrecerles a ellos, a nosotras, 
un mundo falocéntrico, patriarcali-
zado, occidentalizado y capitalista? 
¿Queremos un lugar en el mundo 
tal y como está o nos gusta imaginar 
otras posibilidades?

Solo pienso en voz alta 
y siento en voz alta con ustedes 
mientras sigo cayendo, como Alicia. 
Aún voy cayendo, voy cayendo, sigo cayendo…



  /
      25 

¿Qué hacer ante la realidad que hoy vi-
vimos?
Actualmente, el mundo en que desarro-
llamos nuestras vidas sigue conservan-
do una idea imperante v predominio de 
un régimen social paternalista, capitalis-
ta y hetero normativo, el cual determina 
las formas de accionar en el entorno y en 
las situaciones que se enfrentan. Detrás 
de nosotros hay siglos de historia que 
reafirman y refuerzan estos ideales que 
han sido imposibles de romper, hasta el 
momento, por la fuerte base en que se 
hallan cimentados. Alguna vez nos he-
mos preguntado: ¿Qué tan conscientes 
estamos de esta estructura hetero-pater-
nal-capitalista y qué tanto la fuerza de 
este régimen radica precisamente en su 
empoderamiento desde nuestra incons-
ciencia? 
Las últimas generaciones hemos tenido 
gran participación en el cuestionamien-
to y crítica de este constructo que go-
bierna a la enorme masa. Hemos tratado 
de comprender su funcionamiento, sus 
ideas y aquello que lo sostiene, y ante tal 
estudio, hemos caído en cuenta que el 
gran constructo, al pretender establecer 
una determinada forma de vida funcio-
nal y mantener un orden que garantice 
la retención del poder en los individuos 
que lo poseen, limita e invalida a mu-
chos sectores de la población que se con-

forman de menor número de integrantes 
y que tienen características que les hacen 
salir del estándar predeterminado, con 
lo cual se ven acotados en derechos, po-
sibilidades de acción y de crecimiento. 
Ante tal problemática, también hemos 
generado un gran número de movimien-
tos y estrategias para dar difusión, reco-
nocimiento y empoderamiento a nuestro 
ideal común de cuestionar lo establecido 
y dar pie a nuestro pensamiento que se 
opone a la generalización. Frente a esto, 
se han provocado sentimientos de odio, 
rabia o desesperación en el sector domi-
nante que desembocan en actos de injus-
ticia y violencia; ante los cuales, a su vez, 
hemos creado prácticas para contrarres-
tar y resistir, es decir, actos de denuncia 
y activismo para combatir la violencia y 
generar cambios. Estos actos de propósito 
claro son efectuados en terreno público y 
son practicados por integrantes comunes 
de la sociedad; se vuelven populares en 
este ámbito social porque identifican a 
una cierta fracción de la población con 
su discurso y desatan empatía. Hay dis-
tintos tipos de actos públicos que tienen 
un fin de denuncia -con distintas impli-
caciones- pero el propósito es el mismo. 
Dentro de las diferentes formas de hacer 
activismo, contamos con el Drag, que 
implica la construcción de un personaje, 
el transformarse y asumir una identidad 

Por Emma Cecilia Palomino López y César Javier Palomino López.



     \       26 

ajena, el sostén de una ficción, e incluso 
algunos elementos de producción como 
el vestuario y el maquillaje. Al hablar del 
Drag, estamos tratando de un acto popu-
lar de denuncia con dimensión de teatra-
lidad.
Desgraciadamente, conforme estas prác-
ticas populares se dan a conocer en más 
lugares y van adquiriendo más recono-
cimiento, su propósito originario de 
denuncia y activismo social se va trans-
formando poco a poco para apelar por el 
mantenimiento de una reputación, una 
fama y una audiencia que ahora mani-
pulan. Se puede decir que han adquirido 
un refinamiento y han cambiado su pre-
ocupación. Ahora siguen un camino co-
mercial, enfocado a un sentido estético y 
artístico que la sociedad ha manipulado, 
haciendo ver estos dos conceptos como 
superficiales y elitistas, cuando, desde mi 
punto de vista, ambos términos tendrían 
que reflejar la afinidad por un carácter 
popular y de enaltecimiento de una so-
ciedad con todas sus diversidades. Ahora 
la complacencia al observador con más 
capital para cubrir la demanda es lo más 
importante, sea cual sea el discurso que 
éstos profesen; prácticamente, el con-
cepto de arte se ha modificado y acotado 
para aludir a la élite, a la burocracia y al 
mismo capitalismo. Se ha perdido toda 
relación con el acto de protesta, cuando 
antes, en tiempos donde la popularidad 
no se posaba sobre estos actos y la necesi-
dad de pronunciarse estaba a flor de piel, 
denuncia y arte tenían una estrecha rela-
ción. Aunque todavía siguen existiendo 
ambos conceptos de arte: el arte popular 
y el arte elitista, (por llamarlos de algún 

modo) este último ha llegado a tener más 
peso, y por ello, es al que me enfocaré a lo 
largo de todo el artículo.
La mayoría de los actos populares de de-
nuncia con dimensión de teatralidad se 
ven en este proceso de transformación 
refinante que deja a un lado aspectos 
valiosos, con propósitos y efectos im-
portantes que sería provechoso seguir 
preservando como la visibilización de 
problemáticas a resolver para una mejor 
calidad de vida. La cultura Drag Queen 
es uno de los muchos ejemplos que se 
hallan en esta situación. Actualmente, 
esta práctica podría resultar muy cerca-
na gracias a la gran popularidad que está 
comenzando a adquirir junto con el apo-
deramiento de un gran territorio en los 
medios de comunicación -aunque no ha 
dejado del todo la marginalidad de la que 
surgió y sus grandes tabúes-. Podríamos 
llegar a pensar que por la audiencia y el 
rating que se acumula en estos shows, la 
aceptación hacia estas prácticas es total, 
y puede llegar a ser que una gran parte de 
la sociedad vea el Drag con más toleran-
cia, pero esto podría ser solamente en un 
sentido de lo ajeno, frente a un acto que 
no le atañe en su vida cotidiana y que no 
repercute en su persona. ¿Qué pasaría si 
esta práctica llega a presentarse en lo más 
directo de la vida de alguien? ¿Qué pasa-
ría si una madre ve a su hijo varón vesti-
do como una extravagante mujer? Estos 
actos siguen siendo mal vistos, pero aho-
ra existe una actitud de indiferencia que 
utiliza el disfraz de la tolerancia.
Así pues, me atrevo a afirmar que la cul-
tura Drag Queen es un ejemplo actual de 
una práctica con dimensión de teatra-



  /
      27 

lidad que vive un proceso de pérdida de 
su carácter artístico popular, de protesta 
y activismo originario para adoptar un 
sentido más refinado y artístico elitista. 
El mundo Drag Queen tiene una antigüe-
dad que pocos conocen, su historia deno-
ta el propósito de su surgimiento que fue 
la denuncia de ciertos estándares estable-
cidos por el sistema.
Darío Fo, en su artículo La tradición po-
pular, dice:

El sexo -exacto- es un tema recu-
rrente de la cultura popular. Exis-
te un uso de la licenciosidad se-
xual que yo pongo siempre en mis 
comedias (poniendo atención para 
no ofrecer a la censura la coartada 
de golpear a la obscenidad cuando 
en cambio quiere golpear los signi-
ficados políticos e ideológicos). El 
scurra, el parásito de la latinidad, 
pero sobre todo el bufón que utili-
za la obscenidad para divertir, es 
perseguido por la contrarreforma 
porque en el teatro los padres de 
la contrarreforma atacaban a la 
vanitas vanitatum, lo profano; 
pero la principal acusación que 
se le hacía era precisamente la de 
corrupción por medio de la obsce-
nidad. Entonces el cómico, incluso 
antes que con l’arte se convierta en 

un profesional, se da cuenta, en el 
contacto con el público, de la gran 
capacidad liberadora del juego 
que se dice obsceno al enfrentar el 
poder de la iglesia que usa tam-
bién la represión moralista para 
afirmar la propia hegemonía: La 
licenciosidad no es vulgaridad. La 
truhanada, el juego con temas se-
xuales, es profundamente libera-
dor. (1999)

Con esto podemos definir las prácticas 
populares de denuncia con dimensión 
de teatralidad como prácticas del pueblo 
para el pueblo, donde los actos pretenden 
criticar, denunciar o fomentar ciertos as-
pectos políticos e ideológicos por medio 
de la ridiculización y la burla, entre otros 
medios. Estos actos llevan consigo un ca-
rácter liberador para la sociedad que los 
vive, por ello, las instituciones denuncia-
das, ante el miedo de perder el poder que 
poseen por encima de la masa, actúan 
para contrarrestarlos, atacando de forma 
moralista, clasificando todo esto como 
obsceno, burdo, vulgar, etc. 
Un aspecto que influye en la pérdida del 
carácter de protesta y activismo de todas 
estas prácticas es la búsqueda continua 
de crecimiento y difusión por parte de 
los mismos impulsores del movimiento. 
Lograrlo es un arma de doble filo, pues 
podría utilizarse esta catapulta hacia la 
grandeza para trascender el propósito, o 
bien, corromperse ante las inagotables 
promesas de fama, reconocimiento o 



     \       28 



  /
      29 

hasta económicas, y terminar por dar un 
sentido completamente distinto. Ejem-
plos de estas prácticas con dimensión de 
teatralidad que perdieron su carácter de 
protesta originario hay muchos; tenemos 
a la Commedia dell´ arte, que mediante 
planteamientos cómicos que divertían al 
pueblo pretendía criticar los estereotipos 
de la sociedad, pero que con su difusión y 
reconocimiento fuera de Italia perdió su 
carácter popular inicial y adquirió más 
bien un carácter burgués. En México, el 
propio Cantinflas, que antes era la viva 
imagen de su pueblo, representante de 
todo un sector de la sociedad, que habla-
ba por muchos y con sentido humorístico 
criticaba a la aristocracia, con el tiempo 
y la fama creciente que adquirió a nivel 
mundial pasó a estilizarse y evolucionar 
en un Cantinflas totalmente diferente 
al de sus inicios. Ahora la práctica Drag 
Queen recorre los mismos caminos de es-
tos predecesores.
La práctica Drag Queen consiste básica-
mente en personas del sexo masculino 
que recurren, mediante elementos plásti-
cos y de vestimenta, a la transformación 
femenina. Con la utilización de esponjas 
para construir los senos y las caderas, ma-
quillaje para contornear y feminizar el 
rostro, y vestimenta para cubrirlo todo, 
logran crear una apariencia de “mujer” 
exagerada, que responde a ciertos cons-
tructos y generalizaciones que la socie-
dad ha puesto a tal figura, pero al mismo 
tiempo los enfatizan y juegan con las 
posibilidades. La transformación no sólo 
viene en lo físico pues, además, hay de 
por medio una creación de personaje. El 
Drag Queen es la práctica de la transfor-

mación y personificación, pero también 
de la exacerbación de la construcción 
social de lo femenino. Por sobre todas 
las cosas, no debe confundirse una Drag 
Queen con una persona transexual o tra-
vesti, pues una se identifica con el género 
femenino, se siente parte de este y se so-
mete a intervenciones quirúrgicas para 
adaptar su cuerpo a esta imagen ideal 
que desea conseguir, y la otra hace uso de 
las prendas femeninas por único y mero 
gusto y, además, lo hace en la intimidad 
de su casa o sin querer llamar la atención 
en lo más mínimo. La Drag Queen, en 
cambio, tiene un propósito de especta-
cularidad al asumir un personaje que ha 
construido y que habita al momento de 
su transformación.
Juan Manuel Campos Bertorelli, en su 
proyecto de investigación Resiliencia 
y manejo de condiciones materiales en 
Drag Queens, en el apartado “Antece-
dentes y fundamentación” dice sobre la 
construcción del personaje Drag: 

El personaje creado por un artis-
ta al convertirse en Drag Queen 
no es enteramente una persona 
ajena, sino que es muchas veces 
tomado como ser ellos mismos, 
pero con más libertad de ser y 
hacer (2015). 

Lo dicho por Bertorelli no quita el hecho 
de que es un personaje pues, aunque esté 
considerado como la persona misma ac-
tuando de forma más libre, se están ma-
nejando en algo no cotidiano, es decir, 



     \       30 



  /
      31 

bajo un grado de excepción.
La historia del Drag Queen tiene más de 
un siglo. De hecho, sus orígenes podrían 
estar relacionados con los espectáculos 
satíricos de variedades de la época victo-
riana, conocidos en general como bur-
lesque. El periódico Reynold’s Newspa-
per ya utilizaba el término Drag Queen 
para hablar del mundo de los disfraces 
desde 1870, lo que nos hace pensar en la 
influencia de la práctica desde tiempos 
remotos. Si consideramos el gran impac-
to que tiene el simple hecho de ver a un 
hombre vestido con prendas contrarias a 
su género, ahora imaginemos el impacto 
causado bajo el propósito de ser visto. En 
un principio, el Drag Queen surgió como 
un elemento dramático, como una sátira 
cómica sobre la sociedad aristocrática, la 
política, los roles de género, la etiqueta y 
los convencionalismos sociales. De esta 
manera, el Drag fue apreciado en diver-
sas formas del teatro de variedades del 
siglo XIX en el que actores disfrazados de 
personajes del género opuesto presenta-
ban sketches y obras de un solo acto en 
las que se hacían burlesques de la cultura 
y sociedad de la época. Sin embargo, el 
teatro de variedades perdió popularidad 
en la década de 1920 debido a la introduc-
ción masiva y doméstica de la radio y la 
televisión. Hasta aquí podemos marcar 
una primera etapa del fenómeno Drag, 
donde todavía preservaba su carácter po-
pular y su cometido primordial de satiri-
zar principalmente la etiqueta social en 
los roles de género.
Después retomó su popularidad en el ca-
baret de estilo americano desde los años 
30, continuando hasta los años 60 como 

un elemento primordialmente histrióni-
co.  En la década de 1950, en el periodo de 
la “cultura closet” (periodo anterior a la 
revolución sexual), los Drag shows se vol-
vieron populares en los establecimientos 
de clientela homosexual. Aquí podemos 
localizar la segunda etapa o etapa me-
dia, pues la considero como el camino de 
transición para llegar a lo que hoy en día 
es el Drag Queen. En esta etapa, el movi-
miento Drag se adopta como una prácti-
ca de estandarte, una práctica caracterís-
tica de la comunidad LGBTTTIAQ de la 
cual se siente orgullosa y propietaria. Se 
puede decir que se volvió contra discursi-
va en el sentido de que aquello que criti-
caba -las etiquetas de los roles de género- 
terminó siendo lo que fomentó. Pero no 
debemos dejar de lado el hecho de que el 
estandarte LGBTTTIAQ, encabezado por 
la práctica Drag Queen, no deja de ser un 
acto de denuncia. Lo que quizá puede de-
cirse entonces es que, en esta etapa media 
del Drag, no se ha perdido aún el propó-
sito de resistencia, solo se ha modificado. 
Ha pasado de cuestionar los constructos 
sociales e intentar disuadirlos a aceptar 
que, si bien no puede luchar contra ellos 
y siempre habrá una exclusión, la igual-
dad y el respeto habrán de ser el respaldo 
para expresar sin vergüenza y con orgullo 
las diferencias que habían sido motivo de 
violencia y discriminación. Pasamos del 
cuestionamiento de una identidad a la re-
afirmación identitaria de la comunidad 
LGBT+. También es importante destacar 
que, aun con la pérdida del objetivo de 
origen, el carácter popular seguía estan-
do, pues continuaba siendo una práctica 
del pueblo para el pueblo con un objetivo 



     \       32 



  /
      33 

determinado. Aún no se sometía al proce-
so de refinamiento.
Fue en una tercera etapa, situada entre 
los años 60 y la actualidad, cuando los 
medios de comunicación intervinieron y 
el concepto de arte elitista se hizo presen-
te, que esta práctica consiguió un nuevo 
auge, y con él, vino el proceso final de es-
tilización. Ahora ya no era una práctica 
para el pueblo con un fin político, sino 
que estaba afectada por el afán de volver-
se “arte”, lo cual la deslindaba completa-
mente del mundo y la volvía un espejo 
de este; ya no actuaba con el mundo, sino 
que se había vuelto una representación 
del mismo. Bajo la definición de Antonin 
Artaud: “El arte es un fenómeno que lleva 
al artista y al espectador a una purifica-
ción del alma y a un reencuentro de sus 
esencias”. (Artaud, Antonin. 2002) El au-
tor hace alusión a la idea utópica de arte, 
lo que debiera ser y causar, pero también 
en este mismo capítulo de su libro “Ter-
minar con las obras maestras”, habla 
sobre el fenómeno que la sociedad ha te-
nido últimamente de enaltecer y dar un 
sentido totalitario a ciertas creaciones, 
situándolas en pedestales y poniéndolas 
al alcance de personas con determinada 
posición. Este fenómeno elitista es aque-
llo que el mismo Artaud aboga por desa-
parecer, para regresar al arte su principal 
cometido. Es precisamente este tipo de 
arte al que me refiero cuando aseguro que 
se deslinda del mundo y se vuelve una 
representación de este. Ahora las Drag 
Queens se manejan bajo la preocupación 
de representar a una mujer fielmente 
bajo los constructos sociales y no bajo 
el propósito de exacerbar y evidenciar 

dichos constructos para criticarlos. Así 
pues, dejó su carácter popular para con-
vertirse en el arte de la transformación y 
la producción. Comenzaron a efectuarse 
competencias, certámenes y, por supues-
to, reality shows en televisión: Rupaul’s 
Drag Race es la cumbre de esta evolución. 
Este programa que ha tenido su auge en 
los últimos años y no ha decaído hasta 
el momento efectúa un concurso con 
las mejores Drag Queens de Estados Uni-
dos de América para elegir a la mejor del 
medio. Hace no mucho, las pruebas iban 
enfocadas a calificar mejores vestuarios, 
mejor maquillaje, originalidad, perso-
nalidad, habilidad dancística y talentos 
extras. Pero pareciera ser que el público 
comenzó a aburrirse después de una mis-
ma dinámica en todas las temporadas y 
terminaron por meter ahora Flashbacks 
de sus vidas personales y las relaciones 
que llevan entre las mismas participan-
tes. Ahora es una revolución para saber 
quién es la más “perra”.
A pesar de haber perdido elementos 
sustanciales, el movimiento Drag sigue 
preservando otros y generando nuevos 
sentidos. Darío Fo dice en su artículo La 
tradición popular: La cultura popular nos 
ha dejado debates agudos todos sobre el juego 
sexual . (Fo, Darío.) Ante esto, la práctica 
Drag hasta la fecha hace muy buen traba-
jo, pues siempre ha tenido y sigue tenien-
do un impacto importante en el tema se-
xual, generando controversia a grandes 
escalas. El mundo Drag tiene esta fun-
ción de desfogue, de distensión, de libe-
rar aquello que se reprime, eso nunca lo 
ha perdido. Dice Bertorelli en su mismo 
trabajo de investigación:



     \       34 



  /
      35 

Sexualidad pública es un concep-
to fundamental en lo que respec-
ta a la performance y práctica 
Drag Queen. El mismo se refiere 
a la expresión de conductas ero-
tizadas, generando la evocación 
de deseos sexuales en la audien-
cia indiscriminadamente, pro-
duciendo conflictos y sobresaltos 
en las fronteras entre lo gay y lo 
hetero, lo masculino y lo femeni-
no. (2015)

La sexualidad de una Drag Queen sobre 
el escenario es icónica. La utilidad de la 
feminidad enfatizada en la relación en-
tre una Drag Queen y su público, más 
allá del entretenimiento producido por 
el espectáculo, permite de cierta manera 
acentuar la masculinidad de la audien-
cia. Si bien muchos de estos shows Drags 
se despliegan en ambientes LGBT+, el 
público cuenta con una fuerte porción 
de mujeres heterosexuales, además de 
personas de todas las orientaciones se-
xuales y géneros. Esto se podría deber en 
parte a que la feminidad enfatizada po-
dría permitirles a las mujeres del públi-
co expresar su masculinidad a través de 
conductas como mirar descaradamente 
al artista, entregarle propinas e incluso 
gritar piropos sin vergüenza.
En lo relacionado con el impacto políti-
co, dice Bertorelli en su mismo trabajo, 
en el apartado “La dimensión política del 
Dragqueenisimo”:

Las Drag Queens son importan-
tes actores políticos, sujetos con 
una función crucial dentro de la 
comunidad queer: La creación y 
preservación de espacios de ocio 
comunes. El Drag es el tejido co-
nectivo entre lo político y lo per-
formativo. Algo como un show 
de Drag Queens produce efectos 
tan reales como los que puede 
generar una reunión de política 
partidaria, una intervención le-
gal, o una protesta organizada, 
entre otras. (Campos, Juan Ma-
nuel. 2015)

Con esto podemos decir que las Drag 
Queens fungen políticamente como 
un contenedor de la impulsividad de la 
sociedad y proporcionan también una 
manera inteligente y sana de denunciar 
injusticias, de expresar inconformidades 
o, por lo menos, de quitar la histeria y el 
malestar colectivo para dar un sentido li-
berador.
Desde mi punto de vista, el mundo Drag 
ya no es un acto de protesta; sin embargo, 
no podemos negar que el Dragqueenisi-
mo cumple -ya sea de manera consciente 
o inconsciente- otras funciones políticas: 
la instauración de lugares que permitan 
a las masas fugar tensiones y liberar sus 
represiones; el hecho de que a pesar de 
no tener esa intención, los performances 
Drag siguen siendo transgresores y de 



     \       36 



  /
      37 

resistencia; y que la mera existencia de 
estas figuras en nuestro medio social y 
circuito cultural ya generan valor y con-
tundencia de esta práctica. 

La importancia política de las 
Drag Queens radica en que 
poseen el potencial de desesta-
bilizar clasificaciones tanto de 
género como sexuales, haciendo 
visibles las bases sociales del gé-
nero y la sexualidad. (2015), 

dice el mismo Bertorelli. Así, pode-
mos explicar por qué algunas Drag 
Queens, a pesar de tener la premisa 
de transformarse y enfatizar lo que 
se conoce como una figura femenina, 
tienden a aportar a sus personajes 
ciertos rasgos que desentonan y has-
ta resultarían extravagantes -el fin es 
jugar con esta apariencia femenina 
y romperla-. Por ejemplo, una Drag 
Queen subió al escenario maquilla-
da, con peluca, tacones, medias de red 
y un abrigo de peluche. Su número 
de baile comenzó casi de inmediato 
y todo el público comenzó a gritar y 
piropear. La mujer solo bailaba, y así 
permaneció aproximadamente cinco 
minutos. Todos empezaban a cansar-
se y pensaban que no sucedería nada 
nuevo, fue entonces cuando la Drag 
en cuestión se quitó el abrigo y que-
dó al descubierto su cuerpo masculi-
no completamente desnudo. Todo el 
público estalló en gritos y alaridos de 
ovación. Al preguntarle después al 

hombre detrás del maquillaje, afirmó 
que el propósito de su acto de esa no-
che era demostrar que una mujer no 
necesariamente es aquella que tiene 
cuerpo femenino, pues hay muchas 
personas que cuentan con fisonomía 
de mujer y no se identifican como 
una, así como hay muchas otras que 
tienen cuerpo masculino y se iden-
tifican por completo como mujeres. 
Particularmente me atrevo a soste-
ner que no te hace hombre o mujer lo 
que tienes entre las piernas, sino tu 
sentimiento y decisión de asumirte 
como uno, otro o ambos. Cabe des-
tacar que, actualmente, muy pocas 
Drag Queen tienen el interés de pre-
servar el impacto político del que ha-
bla Bertorelli, o de tener un discurso 
en su práctica, y se dirigen más por 
un camino que apunta al gusto de la 
práctica o a la persecución de reco-
nocimiento y solvencia económica. 
De aquí que la Cultura Drag sea vista 
más como algo meramente super-
ficial y se dé la espalda al trasfondo 
social.

En conclusión, puedo afirmar que, en 
efecto, el mundo Drag Queen es un claro 
ejemplo actual de una práctica con di-
mensión de teatralidad que vive un pro-
ceso de pérdida de su carácter de protesta 
originario para adoptar un sentido más 
refinado y burgués. En este proceso se ha 
enfrentado a grandes cambios y pérdidas, 
pero también ha logrado preservar algu-
nos elementos políticos y adoptar efectos 
sociales que no se tenían. Si bien perdió 
su principal propósito de combatir aque-
llas etiquetas de género impuestas por el 



     \       38 

sistema, y pasó a tener un fin artístico elitista prioritario, eso no ha de quitar el gran 
impacto que sigue teniendo.
Pienso que el error de todas estas prácticas populares que desaparecen está en pre-
tender trascender todo al nivel del “arte” cuando el concepto es entendido de forma 
burguesa y elitista. El arte, con el fin que le profiere Artaud, no tiene que implicar en 
primer término la esteticidad por encima del discurso, pues así solo se logrará una 
desconexión completa con el mundo. Un artista es parte del pueblo y habla de este 
para servir a él. La comunicación es lo primordial. Creo firmemente en un arte que 
lleva por el camino de la transformación del mundo y que esto sea su principal obje-
tivo. De lo contrario, todas estas teatralidades siempre tendrán el destino de perecer.

Bibliografía citada:
Fo, Darío. (s/f). “La tradición popular”. (Traducción de Rodolfo Obregón). Nombre de 
la revista. No. de revista. Documento sin publicar. Única página. Consultado en: 	
https://es.scribd.com/doc/274556403/8-La-Tradicion-Popular
Campos Bertorelli, Juan Manuel. (2015). “Pre-proyecto: Resiliencia y manejo de con-
diciones materiales en Drag Queens”. Montevideo, Uruguay. Consultado en: https://
sifp.psico.edu.uy/sites/default/files/Trabajos%20finales/%20Archivos/tfg_juan_
campos.pdf
Artaud, Antonin. (2002) [1938]. El teatro y su doble. Consultado en: http://revistalavo-
ragine.com.ar/revista2/ARTICULOS/Artaud%20-%20El%20teatro%20y%20su%20
doble.pdf



  /
      39 

Inclusión, animalitos y cuidados
Según la RAE, una competencia es una “disputa o contienda entre dos o más 
personas sobre algo. Oposición o rivalidad entre dos o más personas que as-
piran a obtener la misma cosa1.” Frente a las expresiones del tipo “todxs lxs 
lectorxs” la RAE se queda muy atrás en el tema de la inclusión y con la auto-
ridad que le confiere la corona, el patriarcado y mucho saber, rechaza el uso 
de la equis como consonante inclusiva. En este texto el lector leerá la equis 
inclusiva y sumándose a todas las oposiciones (y dificultades) fonéticas, esta 
saltará a su vista, pero comprenderemos por ahora ese signo de variable, una 
incógnita, una otra o todo aquello que no reconocemos -de hecho- como igual 
en determinado campo semántico. Esa equis de todas y todxs es para voltear 
a ver, para hacer aparecer. Y eso es un acto mágico y político. Les invito pues 
a leer la equis así.
Por otro lado, volviendo a la competencia, otras fuentes más progresistas de-
finen a la competencia como una “Disputa entre personas, animales o cosas 
que aspiran a un mismo objetivo o a la superioridad en algo”. Es con esta defi-

1	 Diccionario de la lengua española https://dle.rae.es/?id=A0fanvT|A0gTnnL



     \       40 

nición que incluye a animales con que voy a abrir paso para contar una anéc-
dota de competencia muy significativa en la literatura infantil. A caucus race 
and a long-tale es el capítulo de Alicia en el país de las maravillas, de Lewis 
Carroll donde los personajes corren en círculo en la llamada en español carre-
ra al tuntún. La aparición de esta competencia es meramente circunstancial 
y apela no a obtener algo por encima de alguien más, sino que los par-
ticipantes en la competencia aspiran a un fin común. Lo interesante 
en esta anécdota es cómo un grupo de desconocidos se organiza 
primero, en una especie de asamblea para hacer una carrera (en 
cuyo planteamiento no existe otro objetivo más que secarse) y 
terminan, luego, buscando un ganador, premiándose por ga-
nar y resolviendo la situación de una manera afectiva, como 
bien podemos esperar de la literatura infantil, y  si ésta anéc-
dota es una fábula, la moraleja del episodio se articula entre 
la cooperación, el juego y el humor. Obviamente, todo esto 
en un contexto fantasioso de dodos, ratones, Alicia, aves y 
otras criaturas. Ellxs habían estado nadando, sobrevivien-
do a la inundación que causó Alicia con sus lágrimas. Les 
cuento: la cuadrilla y Alicia al llegar a tierra firme estaban 
empapados -como es lógico creer-. Era muy incómodo es-
tar así de mojadxs, así que decidieron remediar la situación 
que además, también les preocupaba. Esa urgencia los reu-
nió, así fue como formaron un círculo y debatieron sobre 
la mejor solución para secarse. El ratón, que aparece como 
un personaje sabio y con una larga cola, apeló a la his-
toria, dijo que lo mejor era … …  y comenzó a decir datos 
históricos (de la historia que él se sabía y que desde luego 
era la exacta) dijo nombres y años, habló y habló pero la his-
toria que contaba no los hacía estar secos. Encontrar la so-
lución era urgente y la propuesta tenía que ser convincente, 
o al menos ayudar a que dejaran de estar mojados. La propuesta 
que fue mejor recibida, si bien no fue la única, fue la del dodo, é l 



  /
      41 

proponía un carrera para secarse. La carrera al tuntún. Lo primero trazar una 
pista, una ruta en una especie de círculo (“la forma exacta no importa”2), lue-
go toda la cuadrilla es colocada por aquí y por allá. No hay señal de arranque, 
pero empezarían o abandonarían la carrera cuando así quisieran. 

Cuando estuvieron secos y casi olvidan por qué corren... al cabo de más o me-
nos media hora, el dodo declaró que la carrera había terminado. Lo que acon-
teció después fue que comenzaron a preguntar quién había ganado, y para sa-
lir al paso, el dodo declaró que todos habían ganado, cuando preguntaron por 
los premios, el dodo señaló a Alicia y ella por suerte llevaba el número exacto 
de caramelos en su bolsillo, así que los repartió entre los demás, pero ellos se 
dieron cuenta que ella también había participado en la carrera y que debía 
tener premio, ella encontró un pequeño objeto en el bolsillo y entre todos, con 
el dodo como vocero, le hicieron solemne ceremonia de entrega del premio.

Este episodio en las aventuras de Alicia en el país de las maravillas, me resulta 
una anécdota riquísima sobre una lógica, que en determinada situación, im-
plementa -de alguna manera- el paso de una organización horizontal a una 
jerárquica, una carrera que es el regreso a la convivencia y voy a decir, el cui-
dado de la otra y del otro. 

“La[s] práctica del cuidado, -describen colectivamente en 
un grupo de estudios de artes vivas en Morelia- son todas  
las que se hacen para mantener, continuar y reparar ‘los 
mundos que compartimos’ para que todas, todos y todxs 
[sic] podamos vivir en estos tan bien como sea posible.”3 

2	 Lewis Carroll; Alice’s Adventures in Wonderland. Capítulo III, p.26. Penguin classics. Londres. 
2006
3	 David Gutierrez Castañeda, Ejercicios del cuidado Notas importantes. Una definición extraída 
de Intervención y traducción colectiva en el Seminario de Estudios y las Artes Vivas (SépaseViva) de la 
ENES Morelia UNAM de la propuesta de María Puig de la Bellacasa (2017. Matter of Care. pos. 2796.), con-
struida a su vez a partir de la definición de Joan Tronto y Berenice Fischer (1993. Moral Boundaries. Pág. 
103).



     \       42 

 Si pensamos en un grupo de personas o animales con objetivos en común y 
en la manera en que se organizan para lograr esos objetivos, o en el caso de 
una fábula ¿cómo resuelven sus peripecias en común? podríamos sugerir que 
eso que aparece es un proyecto colectivo. Este proyecto colectivo puede ser 
el grupo en sí mismo, o como leíamos arriba, una definición. En el caso de la 
carrera al tuntún, el ambiente que rodea todo es la aventura y el juego entre 
seres que antes de eso eran desconocidos entre ellos. La resolución de proble-
mas prácticos da pie a la creatividad y a la invención, crea modos de hacer. 

Poiesis y sympoiesis en el grupo de teatro
El término poiesis hace referencia a la capacidad creadora, que transforma el 
no-ser en ser y viceversa sin pretenderlo. Platón define en El Banquete el tér-
mino poiesis como “la causa que convierte cualquier cosa que consideremos 
de no-ser a ser”4.  Se entiende por poiesis todo proceso creativo. 
Me gusta pensar el grupo de teatro, en su dimensión poética,  como un espacio 
que crea sus propias medidas de cuidado además de que encuentra sus propias 
formas de trabajo y circulación de la energía creativa. Desde mi experiencia, 
he visto que el trabajo colectivo es un proyecto en común y una creación: esa 
criatura nueva respira, requiere nutrirse y requiere cuidados, así como las per-
sonas que conforman ese grupo. Es un estar, hacer y pensar juntas. El encuen-
tro colectivo como emergencia sympoiética5 y la apropiación de formas de ima-
ginar un mundo juntxs, aparece como un horizonte de acción, y de constante 
reflexión y asamblea:

“Los grandes proyectos intelectuales son siempre pro-
yectos colectivos… Pero ello no es siempre asumido con 
la claridad necesaria para discutir en dicha colectividad 
la repartición de cargas y encargos que hace posible 

4	 Platón, Banquete 205 c
5	 Si la autopoiesis es la capacidad de la vida de hacerse a sí misma, 
la sympoiesis es la capacidad de la vida de emerger en conjunto y tiene su 
paralelo en la teoría simbiogenética de Lynn Margulis.



  /
      43 

el sostenimiento de un proyecto y el despliegue de una 
obra.”6 

El anterior párrafo lo que nombra también es el cuidado, discutir en colectivi-
dad la repartición de cargas y encargos, la visualización de las necesidades que 
hay que cubrir y cómo nutrimos la vida desde la consciencia de que existe una 
interrelación entre las personas, animales y cosas que sostienen y ejecutan o 
performan cuidados. 

Feminismo y anarquismo pensando el cuidado

Esas formas de imaginar el mundo y accionar en pos de una manera afectiva 
de relacionarnos como parte de un organismo, una forma de vida organiza-
da, conviven directamente con cómo pensamos la vida, ¿cómo hemos llegado 
a pensar con base científica y por medio de la reiteración en el exterior que 
-naturalmente- competimos unas especies con otras -y a veces contra- por so-
brevivir. Ese -contra- está en la en la base de los argumentos depredatorios. 
Casilda Rodrigañez en un artículo titulado El creacionismo y la dominación 
-vigencia de Kropotkin, señala que las nociones del creacionismo y la heren-
cia darwinista han llegado a ser un intento de tratar de justificar la domina-
ción y la jerarquía social. Por un lado, el creacionismo intenta “justificar 
la dominación más absoluta en la que cada cual tendrá su misión 
definida por  el creador (llámese Ser supremo, Dios, Universo cons-
ciente, etc.) pues en un orden cósmico y determinado, también está 
predeterminada la función y la misión que cada cual debe cumplir y 
que se transmite por línea de mandos.”7

 El que define la misión de cada cual, nombra y da poder al Rey, manda que 
Adán le ponga nombres a las cosas, a Abraham que debe sacrificar a su hijo, a 

6	 Rafael Mondragón; Historia de una silla de ruedas. Revista Sur + 06-10-18 http://surplusedi-
ciones.com/articulo/historia-de-una-silla-de-ruedas
7	 Casilda Rodrigañez; Feminismo de la recuperación y otros textos, El Rebozo, palapa editorial. 
Oaxaca, 2012. Serie de ensayos escogidos de la página web de la autora



     \       44 

Eva que parirá con dolor. Nuestra concepción de naturaleza está trastocada y 
atravesada por discursos científicos, corporales y morales de orden y control. 
Voy por partes, entre ciencia y religión se han suscitado a lo largo de la histo-
ria críticas que señalan de qué manera la verdad científica ha debido ajustarse, 
de manera unívoca y positivamente a las verdades religiosas8; la idea de “natu-
raleza humana” desde Hobbes (1588 - 1679)

 “para quien el hombre avanza, desde el -estado de natura-
leza-  de -guerra de todos contra todos- (bellum ómnium 
contra omnes),  hacia una sociedad organizada; primero a 
un estado de “ley natural” que impide al hombre atentar 
contra la vida y luego a un estado de derecho  positivo, 
fruto del pacto social.”9  

Pasando por reformistas religiosos como Lutero y Calvino, que combinan la 
maldad del hombre, su incapacidad para autorregularse, o la inutilidad de su 
voluntad con la necesidad de control externo. Dice a propósito Erich Fromm 
“Calvino y Lutero prepararon psicológicamente al individuo para el 
papel que debía desempeñar en la sociedad moderna: sentirse insig-
nificante y dispuesto a subordinar toda su vida a propósitos que no 
le pertenecían”.10

Tanto en Hobbes como en los dos anteriores estas ideas de naturaleza sirven 
para justificar un orden político y económico, que terminará por determinar 
las funciones de cada cual en una visión jerárquica y exterior del poder.  

“La subordinación del individuo como medio para fines 
económicos se funda en las características del modo de 
producción capitalista, que hacen de la acumulación del 
capital el propósito y el objetivo de la actividad económi-

8	 Puede consultarse el librito de Bertrand Russell, Religión y Ciencia, FCE, México, 1951.
9	 Otra comparación de la organización entre animales, la encontramos en la famosa frase “homo 
homini lupus”  (el hombre es un lobo para el hombre) al respecto de lobos, perros y hombres http://es.an-
tiquitatem.com/homo-homini-lupus-hobbes-erasmo
10	 Erich Fromm, El miedo a la libertad. p. 128



  /
      45 

ca.”11  

También el filósofo Max Webber escribe 
sobre esta relación religión y economía 
en La ética protestante y el espíritu del 
capitalismo12. 
Por otro lado, con respecto al darwi-
nismo, Casilda Rodrigañez menciona que 
argumentan su teoría en la evidencia visible 
de la depredación entre las especies y la su-
pervivencia del más fuerte, o del más apto “El 
darwinismo sirve para justificar una je-
rarquía y una dominación que que-
daría al arbitrio de las aptitudes o 
la capacidad de un@s para impo-
nerlas sobre l@s demás[sic].”13 
La autora opone lo anterior frente a una apre- c i a -
ción distinta de lo que es la fenomenología de la vida. Parte de la v i s i ó n 
de Maturana y Varela, que explica a los seres vivos como sistemas ‘cerrados’ 
(pues tienen capacidad de autorregulación) y ‘abiertos’ al interior, porque in-
formacionalmente se fijan en la cadena evolutiva intercambiando materia y 
energía. Sin esta dinámica in-formacional
 

“sin este modo de formarse en interacción permanente-
mente solidaria con otros seres vivos, ningún ser vivo hu-
biera podido fijarse en el ecosistema ni podría hoy man-
tenerse vivo.”14 

11	 Ibid.
12	 https://www.youtube.com/watch?v=SLsvKFo73lQ
13	 Casilda Rodrigañez; Feminismo de la recuperación y otros textos. El creacionismo y La domi-
nación -vigencia de Kropotkin. p 12.
14	 Casilda Rodrigañez; Feminismo de la recuperación y otros textos. El creacionismo y La domi-
nación -vigencia de Kropotkin. p. 6



     \       46 

En ese texto, la autora describe a la sinergia como la muestra y prueba de los 
mecanismos simbiogenéticos postulados por Lynn Margulis (1938 - 2011). 
La simbiogénesis explica la génesis de una forma orgánica por la simbiosis 
de dos formas más simples. “La sinergia a diferencia del modo de orga-
nización jerárquico que sustenta las relaciones de dominación que 
va de arriba abajo, construye desde lo simple a lo complejo y con el 
impulso de las formas más simples de vida”15. 
La simbiosis es en el nivel celular lo que Kropotkin, que fue el primer biólogo 
en investigar sistemáticamente el funcionamiento de la cooperación entre los 
seres vivos,  a nivel macroscópico había observado en el s. XIX en las estepas 
rusas.

“Frente a los sucesores de Darwin, que habían convertido 
la teoría de la evolución como resultado de la ‘lucha por la 
supervivencia’ en un pálido reflejo, que reducía esa lucha 
a la mera ‘afirmación del más fuerte’, Kropotkin fue el 
primero en mostrar que esa lucha muchas veces asumía 
la forma de la construcción de relaciones de solidaridad, 
cooperación e interdependencia”16

Escribe en una nota al pie Rafael Mondragón en su libro La escuela como espa-
cio de utopía, donde relata los inicios de la tradición anarquista en las escuelas 
y las ideas de que principalmente se nutre, y cómo esta tradición defiende la 
vida y libertad de las y los niños y desde luego, la educación como un espacio 
de libertad y en contacto con la naturaleza17. Esas prácticas parten de la solida-
ridad y de la igualdad, del amor y la cooperación. En ese libro oasis, el autor re-
copila escritos y reflexiones de maestros y maestras anarquistas, uno de ellos, 
Francisco Ferrer Guardia, fundador de la Escuela Moderna, fundada en Bar-
celona y que operó de 1901 a 1908 fue una escuela, una imprenta y editorial 
de un Boletín y un centro de formación de profesores, el escrito publicado en 
15	 Ibid p. 8
16	 Rafael Mondragón; La escuela como espacio de utopía. Algunas propuestas de la tradición 
anarquista. UNAM, México 2018. p. 23
17	 Ibid. p. 29



  /
      47 

el Boletín que lleva por título Ni premio ni castigo detalla su posición que se 
opone a los exámenes y a los premios como medidas contrarias al desarrollo 
del ser moral e inoculadores de la vanidad y el egoísmo.
	

“Partiendo de la solidaridad y de la igualdad, no habíamos 
de crear una desigualdad nueva y, por tanto, en la Escue-
la Moderna no había premios ni castigos ni exámenes en 
que hubiera alumnos ensoberbecidos con la nota sobresa-
liente, medianías que se conformaran con la vulgarísima 
nota de aprobados ni infelices que sufrieran el oprobio de 
verse despreciados por incapaces.18”

Durante mi lectura, descubro que anoté al lado del párrafo que prosigue la 
nota con lapicero “La carrera al tuntún”. El párrafo es al respecto de los exáme-
nes y concursos y de cómo esto es un asunto grave dice, al respecto del bachi-
llerato -y que me resuena en lo que respecta a los concursos de selección para 
ingresar a centros formativos profesionales, como por ejemplo, el examen de 
selección al CUT, donde el cupo es tan limitado y la demanda alta que la com-
petencia es, en el boca en boca, “de vida o muerte”, y es también la realidad de 
muchos aspirantes para la educación superior: para marzo de 2019, de acuer-
do con las estadísticas, sólo uno de cada 10 aspirantes obtuvo su ingreso a la 
Máxima Casa de Estudios19. 

“carreras en que los concurrentes se disputan cruelmente 
el derecho a la existencia. Hasta entonces no comprende el 
joven que trabaja para sí, que necesita asegurarse por sí mis-
mo su porvenir, y se convencerá cada vez más que para ello 
necesita “vencer” a los otros, ser más fuerte o más astuto. De 
semejante concepción se resiente toda la vida social.”20  

18	 Ibid. p. 73
19	 Nota del periódico Herlaldo de México en: https://heraldodemexico.com.mx/tendencias/cuan-
tos-estudiantes-fueron-rechazados-por-la-unam-en-2019/
20	 Francisco Ferrer Guardia, Ni premio ni castigo, Exámenes y concursos, citado por Rafael 
Mondragón en La escuela como espacio de utopía. Algunas propuestas de la tradición anarquista. UNAM, 



     \       48 

Me interesa hacer especial énfasis en este escrito 
que las formas de relacionarnos entre nosotrxs 

y de relacionarnos con los roles operativos y 
la jerarquía al interior de un grupo no están 
dadas, son formas heredadas o aprendidas, y 
en ese aprendizaje hemos reiterado la com-
petencia y la falta de cuidado y esto no sería 
de nuestro interés feminista si no miráramos 

la manera en que el valor de la vida debe pro-
tegerse, reivindicarse, y asumir con vulnerabi-

lidad la necesidad de cuidar la vida y el cuerpo, 
desde la cooperación así en ámbitos escolares como 

grupos independientes, que compartimos y so-
mos susceptibles a contextos de desaparición, 
acoso y múltiples maneras de abuso. En febrero 
de 2018 apareció en el blog de Animal político 
un artículo testimonial titulado La deforma-
ción con el pretexto de lo teatral y comienza 
así “Hemos decidido escribir sobre las escuelas 

Gaslight porque fuimos directamente afectadas 
y no queremos vivir bajo la sombra de un abuso 

que no sale a la luz. No tenemos una inclinación 
al encubrimiento por intimidación social, la men-

tira o el sometimiento.21”  La escritura y la escritura 
organizada aparece como un acto poético y de protesta, de 

cuidado y enunciación de lo que es necesario cambiar, para 
respetar y preservar la vida de las y los estudiantes. Y esto 

tiene todo que ver con la carrera al tuntún de la que ha-
blamos, con la competencia y los castigos, frente a ello 

México 2018 p.79
21	 Gaslighting, una práctica de abuso en las escuelas de forma-

ción teatral. https://www.animalpolitico.com/columna-invitada/escue-
las-gaslight-deformacion-teatral/



  /
      49 

¿cómo cuidamos y protegemos la vida, nuestros afectos y nuestra dignidad? 
Dice más adelante el escrito coordinado por ex estudiantes de Casa del Teatro:

“En gran parte del medio teatral, no se ve con muy buenos 
ojos la denuncia ya que existe el riesgo de expulsión y/o 
desprestigio. El silencio es lo que ha permitido a los abu-
sadores perpetuarse en un sistema que los protege bajo 
un manto de institucionalidad y dentro de una especie de 
fulgor de bien superior, que se forma con los estandartes 
del arte y la cultura, como si se tratara de bienes inconce-
bibles para el humano promedio y al cual sólo p u e -
den tener acceso algunos elegidos.”22 

Y que ningún aludido se ofenda si no es más ofensivo 
que las dinámicas que comenzaron a señalarse 
en el ámbito del teatro no estuvieran tenien-
do repercusiones letales en otros ámbitos 
artísticos como por ejemplo, la danza. 
Recientemente, la comunidad estu-
diantil y dancística de la Academia 
de la Danza Mexicana se conmocio-
nó con el deceso de un estudiante, 
el INBAL lamentó el deceso del jo-
ven, sin embargo, la nota no puede 
verse en internet por algún proble-
ma relacionado con la página,  “La 
muerte de Tobías, estudiante de 
la ADM, es el resultado de años 
de tolerar y permitir que estén 
como maestros seres abomina-
bles y bestiales que ni fueron bai-

22	 Ibid.



     \       50 

larines, ni son maestros, ni son artistas y sólo apoyados en su ego 
y mezquindad señalan y destruyen vidas. Incapaces de enseñar, 
compartir y dar un aliento, conocimiento y apoyo para desarrollar 
habilidades, físicas, técnicas y humanas a los niños. [sic] ¿Cuántas 
vidas más destruirá su arrogancia, ignorancia y estupidez? [...] Hoy 
me duele hasta el alma pensar que se pudo evitar esto pero dirán, 
“fue su decisión, él quería ser bailarín y el peso e incapacidad no se 
lo permitía...”23

Lamentamos profundamente la muerte de Tobías León Licona, reclamamos 
justicia y hacemos un llamado al cuidado de la vida en los contextos escolares 
y a una reflexión sobre las competencias y la permanencia de lxs más aptxs y 
llamamos a erradicar cualquier forma de desprestigio, bullying, acoso escolar 
y violencia al interior de los espacios dedicados a la educación artística.
Cierro este escrito con una cita de Maria Puig de la Bellacasa: 

“En mundos hechos de formas y procesos heterogéneos e 
interdependientes de vida e importancia, cuidar de algo, 
de alguien, es inevitablemente crear una relación.”De 
este modo, el cuidado toma la significación peculiar de 
ser una ‘obligación no normativa’ (Puig de la Bellacasa, 
2010): es concomitante a la vida –no  algo coercitivo sobre 
los seres vivos por un orden moral; sin embargo, obliga a 
que, para que la vida sea habitable, sea necesario fomen-
tarla. 24

23	 Post de facebook, Alfredo Aldama 21 de septiembre de 2019. https://www.facebook.com/photo.
php?fbid=2350525941689720&set=a.445103602231973&type=3&theater
24	 Post de facebook, Alfredo Aldama 21 de septiembre de 2019. https://www.facebook.com/photo.
php?fbid=2350525941689720&set=a.445103602231973&type=3&theater



  /
      51 



     \       52 



  /
      53 

En el comedor de su departamento en Cuernavaca, Rocío Boliver-La Congelada de Uva: 
la afamada performancera conocida por haberse masturbado (entre otras cosas) con 
una congelada y por haberse cagado en la cara impresa sobre una lona de Enrique Peña 
Nieto en el zócalo de la Ciudad de Méxi- co, y becaria del FONCA nos recibió 
tras su regreso del IVAHM Festi- val de Video Arte en Madrid en 
mayo de este año para platicar sobre ella, sobre su camino 
y su práctica que si bien, ella no autodenomina como 
parte de ningún “ismo” no se exime de una enorme 
crítica a la opresión al cuer- po de las mujeres, y 
la transgresión y ruptu- ra de los estándares 
sociales. Más que una entrevista, este fue 
un ejercicio de es- cucha y una plática 
interesantísima en un caluroso día 
de verano. 



     \       54 

LB: ¿Quién es la Congelada de Uva?

CdU: La Congelada de Uva surge a partir que yo conozco la performance y Ro-
cío Boliver, que es mi nombre real, tuvo que desaparecer un poco para poder 
seguir con la performance. Yo trabajaba en televisión, y también estaba en 
CENAPRED de la Secretaría de Gobernación. Yo venía de una carrera de 
modelo, luego de estar en los negocios: millonaria, yuppi muchos años, 
luego pierdo todo, me vuelvo clochard a pedir dinero en la calle. Al fin, 
pasé por muchos trabajos. Entrar a televisión y ser modelo se me die-
ron fácil, realmente a mí estar enfrente a las cámaras y los micrófo-
nos nunca me fue difícil. También por el backround que tenemos de 
mi padre que fue pintor: de siete hijos que tuvo, seis estamos en el 
mundo del arte; creo que sí nos dejó una huella muy importante 
a todos. Y bueno, todo este menjurje de trabajos me llevan a co-
nocer la revista Generación, que era y sigue siendo una revista 
contracultural, dirigida por Carlos Martínez Rentería, y ahí des-
cubro la contracultura y digo: “¡De aquí soy! ¿Qué ando hacien-
do modelando vestidos y haciendo tele?” En fin, como que mi 
aspecto físico, combinado con una enfermedad grave que tuve en 
el riñón que me mantuvo en cama muchos años -por eso me hice 
autodidacta-, me llevaron a no saber qué hacer en mi vida.
El caso es que yo conozco la revista Generación. Yo estaba haciendo 
una serie de escritos porque trabajando en televisión mexiquense, 
censuraron la obra de Rolando de la Rosa, que era muy amigo mío 
y quien conducía mi programa, entonces comenzó entre los artistas 
un movimiento a favor de la libertad de expresión, al que yo terminé 
uniéndome y renunciando a la televisión. Al no tener ya trabajo, me en-
contré a otro maestro de la vida que me dijo que por qué no realizaba una 
práctica filosófica de los griegos que se llamaba la Epogé. La Epogé es un 
pensamiento que te invita a no tener juicios, a dejar que la vida devenga, y vi-
virla sin ninguna meta. Vas por la vida y tomas un camión y te bajas donde se 
te antoje y caminas hacia donde sea. Entonces las cosas van sucediendo, tú no 
vas buscando. Y así estuve un año, viendo qué devenía. Mientras tanto escri-
bía cuentos porno eróticos que a mí me daban mucha risa. Me la pasaba escri-
biendo y me reía sin parar porque era hablar de la sexualidad de una manera 
muy abierta sin eufemismo alguno, como yo he sido en mi vida, y cuando los 

E
n

t
r

e
v

is
t

a



  /
      55 

textos fueron impresos en Generación causaron mucho revuelo. ¿Cómo una 
mujer se atrevía a escribir de esa manera tan sin pelos en la lengua? y yo les 
decía “No, con pelos en la lengua, porque a mí me encanta mamar vergas”. Y 
entre ese mundo me encontré con la performance y me hallé.  

LB ¿Y para ti qué es la performance?

Te lo voy a decir como mi maestro Gurrola decía. Todo el mundo le decía que 
el performance es cualquier cosa, que hasta echarse un pedo es un perfor-

mance, entonces él apuntaba que no era como echarte un pedo, sino que 
se te saliera. ¿Está clarísimo, no? Una cosa es que te eches un pedo y 

aprietes y otra cosa es que no te des cuenta y salga. Ese es el epifenó-
meno del que tanto habló Gurrola, que es el tener esa antena, eso que 
te permite estar en la contemplación para que las ideas universales 
te entren. Es un estadío de vacío de pensamiento, de tener ya algo 
personal que te programa para captar, y la creatividad para llevar 

a cabo lo que captaste, la idea. “Cuando te pregunten qué haces, tú 
di que haces tus ocurrencias” y es eso, son ocurrencias, pero esa ocu-
rrencia te llega sin tú tener una conciencia racional, no es una idea 

racional. Voy a meterme un poquito con el teatro, porque no es: a ver 
aquí está el guión, vamos a leer todos el guión, a ver tú tu personaje, tú 
otro, aquí hay una mesa y tú caminas así… todo en un proceso racional. 

Claro, luego hay ciertas disciplinas de cómo despersonalizarse y entrar 
al personaje; pero en principio, lo haces a partir de la idea de alguien, 

que te da un guión, tú lo interpretas y lo plasmas en un escenario. En el 
performance no hay eso, el performance es ese epifenómeno como el Eu-

reka que te dispara una emoción y la emoción es ¡Guau! ¡Qué chingonería! 
¿Cómo se me pudo ocurrir esto? y lo que sigue es tú creativo, tú sabedor de 

los lenguajes simbólicos primigenios, estéticos, te das a la tarea de llevarlos a 
cabo en esta dimensión. Pero es todo un proceso que viene desde el inconsciente 

para revelarse y entra la creatividad y la razón de cómo le voy a hacer, más todo 
lo que tú traes: todo tu bagaje sentimental, intelectual, físico, etc. está ahí. ¡Es una 
bomba! Aparte tú lo haces, no se lo entregas a nadie para que lo haga, entonces 
está impregnado no solamente de la concepción, de la lectura de ese discurso que 
es abstracto, es onírico porque no hay lógica, y luego transportado con todo lo que 
a ti te detona eso que entró. Es como una suma que llega para formar un vector. Y 
ese vector es justo a lo que te das tarea para llevarlo a cabo así, aquí. 

E
n
t
r
e
v
is
t
a



     \       56 

¿Cómo le hago para que de mi coño broten cabelleras largas de un pelo negro y 
que pueda caminar y que de mi coño salga una cola de pelo y lo peine? Esa es la 
idea que me despertó: Quiero que en mi coño haya pelo, cabello. ¿Cómo le hago 
para tener 25 metros de pelo que pendan de mi coño? ¿Por qué? Porque se me 
ocurrió. No hay ninguna razón lógica. Las razones lógicas y la lectura del perfor-
mance y el arte abstracto vienen después, no antes. Creo que ahí está el meollo 
de por qué hay gente que no entiende la performance y se violenta contra él. 
Los críticos critican al performance por el cómo se concibe una pieza; di-
cen que “está mal hecho” porque no estamos pensando en hacerlo bien, 
bonito, según lo que se tiene concebido en el arte pasado. Es otra ma-
nera, como si a los sueños podrías dejar de ponerles atención porque 
no son lógicos, porque no están bonitos, porque hay una serie de 
cosas que no se comprenden. No están “bien hechos”. Los sueños 
tienen una estructura no racional. 

La parte que a mí me toca es decir: “a ver, creo que la mejor ma-
nera es que si los pego, luego qué tal que me los despego y me jalo 
la piel, entonces mejor agujas, si me coso con agujas…” Todavía ni 
siquiera pienso en la cantidad de símbolos que hay en lo que voy 
a hacer ¿Cómo le hago para llevar a cabo esta idea que tengo que 
me es abstracta pero me seduce? Ahí no me interesaba ni sabía ni 
podía sacar toda la lectura y el simbolismo que después iba a tener 
la performance. A mí se me ocurrió: ponte unos pelos largos, muy 
largos que pendan de tu coño y después de colgarlos te vas a colgar 
unas campanas. Te colgarás una que es un cencerro, después otra que es 
de este tipo de campana que usan los monaguillos cuando el cura levanta 
la ostia y luego otra tipo la Revolución cuando alguien toca la campana 
al grito de Revolución y sale toda la gente, todo el pueblo a luchar por la 
libertad. Me di a la tarea de encontrar un cencerro con cierto peso para que 
sí me pesara y jalara los labios vaginales que es con lo que tenía que detener 
las campanas. Después conseguí una –también tienes que ver cuánto dinero 
tienes, para cuánto te alcanza, si tienes presupuesto o no- pero te digo, lo muy 
inmediato lo vas teniendo que resolver, lo demás no. Quería yo una grande que 
pudiera jalar con una cuerda para tocarla del badajo, amarrada al badajo y estarla 
tocando, pero no encontré y un amigo mío me ayudó a hacer una -ahí todo el 
mundo te puede ayudar-. Tal vez no es la campana de la Revolución, sino es con 
unas láminas que alguien juntó luego le pusieron un badajo de algo y un palo. Es 
lo que me servía, es lo que podía usar. Después de eso fui con una chica que me 

E
n

t
r

e
v

is
t

a



  /
      57 

enseñó a cocerme los labios vaginales: Katia Tirado que también es performer y 
también es piercier. Aprendí a coserme los labios vaginales con las agujas, de ahí 
voy a colgar el pelo que me fui a comprar al centro y ahí dices: bueno, ¿Un pelo 
rubio, un pelo negro? ¿Por qué negro? Todas estas decisiones son esto que es tuyo. 
Tú puedes decidir si lo quieres de 3 metros de 5, de 25, negro, rosa, blanco, azul; 

pero tú en tu creatividad no racional, te dejas ir por impulsos. No sabes por qué 
escogiste un negro en vez de un blanco. Cada cosa que vas escogiendo tiene 

un peso muy importante en la pieza porque todo eso se va a consumir; es 
decir, el que lo vea lo está consumiendo todo: negro, rosa, etc. porque va 

al inconsciente.

El performance tiene que ser tan potente que tiene que traspasar la 
malla racional para que lo realmente importante llegue al incons-

ciente y después venga un trabajo de lectura personal. El número de 
performances que se presentan cuando tú haces una performance, 

es el número de personas que están ahí viéndola, más la tuya. Por-
que cuando tú estás haciéndola también viene una lectura que 
no habías tenido hasta antes de hacerla. Tú como espectador, con 
tu backround te vas con lo que viste y allá tú lo que te imagines, 

lo que te pasa, lo que sientes. Ahí viene, como si yo te hubiera re-
galado ese epifenómeno y ya tú lo vas construyendo a según tu 
backround. Es súper rico. No te doy una estructura lineal para que 
tú lo comprendas. Te doy algo para que tú con lo que tú tienes, lo 

recrees en ti mismo. ¡Es increíble! 

Cuando hago esa pieza me doy cuenta de todo lo que conlleva la vul-
va. ¡La vulva, carajo! Una parte del cuerpo mucho más normal, natural, 

lógica en su dibujo, en su formación, más que una oreja, ¿no?, ¿Dime si no 
es más rara una oreja que el coño? Sin embargo satanizada, ensuciada, marti-

rizada, violada, que causa pánico, horror, asco: un hoyo negro. Es una parte del 
cuerpo que tiene un peso simbólico anímico brutal. Entonces sí “La Congelada 

vuelve a usar su coño para una pieza de performance” pero sé que esto nunca 
acabaría de exprimir la cantidad de conceptos, sensaciones, magia, que tiene; por 
lo tanto, cuando yo la coso, la cierro, cierro la sexualidad: la nulifico. Los pelos: 
pues el hombre no tiene tanto pelo como el animal, pero la pasión es más animal, 
el pelo se considera como lo sucio; el pelo se tapa en muchas culturas. Entonces 
tengo el pelo tal como está: agreste, wild, salvaje. Lo que yo hago es peinarlo; una 
actividad del ser humano pensante: limpiarlo, peinarlo, organizarlo, dividirlo en 

E
n
t
r
e
v
is
t
a



     \       58 

tres y hacerlo una trenza: la trenza viene de un pensamiento lógico con vistas 
a ordenar. Ordeno el pelo, le quito el peso de lo wild, salvaje, sucio, animal y la 
trenzo. Es un paso… ¡Carajo! a mí me emociona muchísimo. La trenzo: la mano 
del hombre queriendo dominar, queriendo restringir y le cuelgo el cencerro. ¡Ay 
es que yo me emociono! ¡Puedo hasta llorar! Es una pieza, llevo 25 años haciendo 
performance, tengo muchísimas, pero en todas hay una carga emotiva ¡muy puta 
cabrona! Bueno, seguimos: ese animal con cencerro que tiene que ir diciendo 
por dónde va, que ya está domesticado, que sirve para algo y que no puede 
ser libre. Entonces camino por una mesa muy larga -esto lo hice en Bogotá- 
y voy subiendo y tocando la campana: ese sonido del animal. Regreso y 
corto con unas tijeras hasta que el cencerro lo boto y cojo la campana de 
la iglesia, trenzo otra vez el pelo, lo amarro y ahora es la religión: es el 
miedo, el control a partir del miedo el que te mantiene ahí restringien-
do tu deseo, tu sexualidad, tus locuras, a partir de este motor brutal que 
es la sexualidad y que ha sido dominado porque si no, el hombre no se 
dejaría dominar. La sexualidad es un portal a la libertad, la sexualidad 
es un portal a la creatividad, ¡a la felicidad, al goce! pero ahí están las 
religiones, el miedo dominando. Y vuelvo  a cargar con el peso de todo 
eso: de las monjas, del infierno a través de la masturbación, del ojo de 
Dios que me ve día y noche, y que soy mala y soy pecadora y por lo tanto 
sufre. Mi coño sangra. Y después regreso con el coño sangrando, con los 
labios vaginales colgando… ¡Es horrible! ¡Es brutal! ¡No me pueden decir 
que el performance no es una chingonería! Entonces, tomo unas tijeras 
y corto los putos hilos y agarro la única puta campana que logré tener. 
No está bien. No está bonita ¡No me importa! Es la campana que yo voy 
a agarrar para liberarme y entonces el performance se vuelve una catarsis. 
Toda manifestación artística rompe; es mágica. Logra regresar la humanidad 
a la gente. Tomo esa campana que no está hecha por un gran escultor ni solda-
da ni nada; simplemente me sirve para tomarla y ponerme como loca a tocar la 
campana ¡Talán talán talán! y correr y correr y envalentonarme y aventar todo y 
terminar y salir y ponerme a llorar o reír o no sé, a lo que el cuerpo necesite hacer, 
porque es una transformación de todo lo aprendido, de todo lo vivido, de todo 
el pasado hasta lo más primigenio del ser humano: lo vamos llevando, lo vamos 
cargando, pero hay una necesidad de abrir la conciencia, de ver de otra manera, de 
no creerte todo lo que te dicen; te coartan. Ahí es donde la magia se produce. No 
estoy haciendo una obra ni para que me aplaudan, ni para que me digan que es 
bonita, ni que sea la gran obra de arte porque “cumple con todos los requerimien-
tos” ¡No me importa! Yo hago ocurrencias y no me importa cómo las categoricen. 

E
n

t
r

e
v

is
t

a



  /
      59 

Simplemente lo hago porque se me ocurrió y porque encuentro cosas que me dan 
chance de hacerlo. 

LB: Tu práctica ha sido nombrada como feminista, ¿te consideras feminista? 

Yo siempre he dicho que no soy feminista ni post feminista ni nada de eso, 
pero soy mujer. En el sentido de que de lo que hablo tiene que ver con el femi-

nismo, o el post feminismo porque soy mujer -según dijo el doctor cuando 
nací y vio que tengo un coño- y bueno aquí vendría una serie de razona-
mientos, como dice Beatriz Preciado: no tengo mi carta cromosomática 
para saber qué tanto mujer, qué tanto hombre, pero sí tengo un bagaje de 
mujer. He vivido en una sociedad que me ha catalogado como tal y por eso 
mis vivencias se alinean con el ser mujer. En general el concepto Queer 
es el que a mí me parece de los más atinados como para ni siquiera pre-
guntarte qué eres: si hombre, mujer, homosexual, bisexual, sino que el 
Queer engloba cualquier inclinación sexual, pero no tengo una lucha fe-
minista, ni tampoco una lucha Queer. Sin embargo, mis cuestionamien-
tos sí parten de mi vivencia como mujer. En fin, no quisiera yo abanderar 
nada. Nunca he podido abanderar; porque cuando empiezo a abanderar, 
al ratito ya se me olvidó de qué partido, de qué bandera, de qué todo por-
que ya estoy con otra cosa. No abandero más que el pensamiento humano. 

LB: El número de la revista se llama “Reconfiguración social de roles y géneros”. Aun-
que no abanderes ningún “ismo”, ¿Crees que tu trabajo busca una configuración distinta 

del mundo?

CdU: Yo tengo la intención de que en algo ayudaré a abrir un poquito la con-
ciencia. No he sido tampoco una mujer clásica, no. He roto muchos este-
reotipos. No aprendí mucho de la vergüenza ni de la decencia, ni del pudor. 
Han escrito mucho sobre eso porque yo dije que no conozco el pudor, no lo 
conozco; pero es algo con lo que crecí, con falta de pudor. En ciertas cosas, 
como cuando me metí al niño Dios sí pasé por un estadío de entre miedo, in-
decisión, si meterme o no al niño Dios en el coño, porque aunque mi padre 
siempre nos educó sin ninguna religión más que el Creador, cuando me metí 
al niño Dios sí que hice un esfuerzo. Rompí con esas ataduras que tenía de 
blasfemar contra el hijo de Dios y me quedé muy tranquila de haberlo he-

E
n
t
r
e
v
is
t
a



     \       60 

cho. Pero sí hay que romper mucho y reconstruir a una mujer… ¡Híjole! es 
que qué manera de construir a “la mujer”. No puede ser posible los niveles 
de dominación por lo que ha pasado. Lo que más me duele, esto que te decía 
con este performance, es esa sumisión tan fuerte y todo lo que se ha en-
suciado a la mujer. Ensuciarla de tal manera que desde que vas teniendo 
conciencia, piensas que eres sucia y por ser sucia empieza una serie de 
culpas. Te sientes tan culpable y tan mala y tan incapaz de ser merece-
dora de amor, de cariño, de igualdad, de poder respirar, de poder ser sin 
esa carga que es casi pedir permiso para ser. Y eres vilipedrada por todo 
el mundo, empezando por las mismas mujeres. Luego por los padres, 
las parejas, los jefes, ¡puta! ¡los hijos! ¡está muy cabrón! Como niña, 
como adolescente, como joven, como madre, como esposa, como 
abuela también; ya que pasaste una edad en la que dices: ¡bueno ya! 
¡Pues no! Ahora estoy queriendo hacer una serie de performances 
acerca de la abuela porque yo pensaba: pues la abuela ya es linda, 
la abuela ya se convierte en santa, ya se te aprueba, pero no. Yo sigo 
siendo mala, sigo siendo perturbadora, sigo siendo como la peste. 
Yo no he conseguido ser aceptada como una mujer buena. Es muy 
cabrón porque el simple hecho de dedicarme a lo que me dedico, de 
hacer lo que hago, me condena. Ya estaba condenada al aparecer aquí 
como mujer, pero haberme atrevido a renegar de cómo debería de haber 
sido, al haberme enfrentado al tratar de romper ¡y roto! con muchos de 
los cánones que debí haber seguido, sigo siendo una mujer a la que hay que 
separar, a la que hay que disgregar. La que no puede ser del todo aceptada 
porque aquellos que la aceptan los convierte en parte de esa suciedad que yo 
no solo llevo, sino que enarbolo, y la escupo y la muestro y vomito. Vomito 
toda esa suciedad que creen, esa malformación que le han dado a la mujer in-
trínsecamente. ¡La vomito y la agiganto! Por eso la gente no puede ver muchas 
veces mis trabajos, porque eso, esa malformación con la que nacemos, yo la 
exploto así: ¡blaaaghhhh! Yo soy malformada, yo tengo una malformación de 
nacimiento, pues ¡Mírala! ¡Mira mi malformación! ¡Mira qué fea estoy! ¿Ves 
lo que soy? ¡Un monstruo! ¡Te voy a asustar! ¡Te voy a asustar para que veas el 
poder! ¡Te voy a hacer mierda! ¡A ver si logro un poquito de respeto! Gurrola 
me decía “¡Chíngatelos, chíngatelos!” y eso he hecho. Llevo veinticinco años 
chingandome el prototipo de la mujer malformada, la que no puede compar-
tir, porque está sucia, porque acaba de parir a otra mujer y por lo tanto tiene 

E
n

t
r

e
v

is
t

a



  /
      61 

que estar escondida ochenta días, porque parió a otra mujer. Si hubiera parido 
un hombre son solo 40 días. Y hay que cargar con la malformación… Por eso 

me deformo y me coso y me corto y sangro, porque eso no se ve. Porque esa 
malformación no se ve. Pero la gente que te ve, te la pone. Nadie quiere 

verla, nadie quiere verme. Que no llegue a perturbar la normalidad, la 
asepsia. “Todo está bonito, todo está limpio, todo está acomodado” No 
vengas a perturbar la felicidad. Tienes que ser de cierta manera y como 
no has aprendido, pues te tenemos que esconder.

¿Cuándo lo que haces va a poder dar paso a que la conciencia avan-
ce? Nunca sabes. Puede ser en dos generaciones, en diez, en veinte, 

no sabes en qué momento ¡Pum! A alguien también le caerá el 
epifenómeno y entenderá. ¡Hijole es muy cabrón! pero para eso 
tienes que rascarle hasta el puto fondo y estar ahí en el puto fon-
do, es irte al abismo. Pero solo desde el abismo puedes brincar y 
sublimar. Volverte el ente más sublime después de haber bajado 
a los infiernos más hondos, profundos, terribles y angustiosos 
que existen. No de otra manera. Una vez me dijo una persona (y 
me lo han repetido) “a ti te gusta hacernos sufrir” -con coraje me 
lo han dicho- “Te deleitas cuando nos haces sufrir, eres mala, muy 
mala”. Y yo dije “soy tan mala como necesito ser para poder to-

mar fuerza y elevarme a la sublimidad”. Porque en la media, donde 
aceptas los códigos, tienes el pasaporte de la hipocresía para caber, 

ahí estás bien; pero cuando te mueves hay que pasar por una reali-
dad paralela y engañar al mundo haciéndole pensar que tú piensas 

como ellos. Como la gran masa, porque si no puedes acabar en un psi-
quiátrico, en la cárcel o muerto. Si tú piensas diferente solo tienes la op-

ción de caminar en una realidad paralela para sobrevivir y el arte es una 
herramienta que te permite ser. Es como una protección el arte. ¿Tú crees 

que si no tuviera al performance como aliado y como esta gran burbuja que 
me permite hacer todo lo que se me ocurre, crees que podría pasar como nor-
mal? No. La verdad es que esta valentía que tengo nace de hacer performance. 
El performance, el arte en general es medicinal, es curador.
 
LB: Respecto a tu maternidad... 
 

E
n
t
r
e
v
is
t
a



     \       62 

CdU: Pues yo creía que era más fácil pero no. Yo quería tener un hijo desde… 
de hecho me embaracé muchas veces y tuve que abortar de muchas maneras 
diferentes. Una vez cuando bailaba, que también bailé, empecé a zapatear a 
zapatear hasta que pude abortar. Estaba en España y tenía como 17 o 18 años y 
como cogía tanto, me embarazaba y me embarazaba. Obviamente con tantos 
abortos pensaba que estaba más maldita que ninguna mujer, y que ¿cómo me 
iba a embarazar? y traté, pero no lo lograba. Cuando vi en el expediente que 
estaba embarazada ¡Me sentí la virgen María! Fue una emoción grandísima 
y tuve un parto fenomenal. Todos los que me iban a inyectar para que no 
me doliera, se quedaron atónitos porque a mí no me dolió. Yo respiraba, 
pujaba, sentía y nació. Yo decía ¿Esto es parir? ¿De esto se queja tanto la 
gente? Tuve un parto genial. Lo que digo es que el pedo es que no hay 
cursos para lo de después. Todo lo que involucra ser madre está muy 
cabrón ¡Muy cabrón! Los prototipos de madre y de lo que tienes que 
hacer. Aunque tengas ideas diversas y quieras romper con muchos es-
tereotipos, el de madre es uno que no, es muy culero romper con ese 
¡Muy culero! porque está toda esta abnegación. Y me vino una depre-
sión muy cabrona con el parto, con el papel de esposa y el papel de ma-
dre. Anteponer esos papeles a mí fue… pagué carísimo, carísimo tener 
un hijo y lo sigo pagando, de alguna manera, porque eso no habla del 
ser abuela, y de ser la madre de un hijo que tiene una hija. Por donde le 
busques, ser mujer… me imagino que en el hombre también, yo hablo 
de mi experiencia por ser mujer, como hombre no he vivido. Mi mater-
nidad físicamente fue algo bello, como trato de mi pareja fue horrible: 
sin la menor consideración de mi estado. Porque no puedes seguir siendo 
normal y tú estás pasando por episodios muy extraños anímicamente, emo-
ciones, el físico es agotador. Pero es que todas estas cosas no se ven. Es por 
eso que uso tanto el dolor, porque el dolor anímico, el dolor del alma, el dolor 
emocional no se ve y entonces yo tengo que mostrarlo de alguna manera solo 
como se ve. Si la gente te ve sangrando: “¿qué te pasó?” Si la gente te ve en una 
depresión “¡Ay, ya en buena onda! ¡Si todo está bien! ¿Qué te pasa?” ¡Porque 
no se ve! Por eso uso el dolor ¡por eso uso el dolor! porque no sé ve lo que está 
pasando cuando estás engendrando un hijo ¡No se ve! y entonces la gente te 
demanda ser normal y tú no puedes explicar lo que está pasando dentro de ti. 
Para mí eso es uno de mis motores más cabrones por los que hago performan-
ce, es que ¿cómo demostrar lo que estoy viviendo si no se ve en lo físico?

E
n

t
r

e
v

is
t

a



  /
      63 

Hay cosas a las que no puedes entrar y eso me enloquece. Me enloquece que 
por más filosofía dialéctica, lógica, razón pongas en tu discurso hablado no 
puedas lograr que se entienda lo que te pasa. Las palabras no dan, no dan. Por 
eso los performers que usan palabras o manifiestos y eso, me cagan. Porque 
eso sí que es un panfleto y me cagan los performance panfletos. Mejor escribe 
y haz una nota en el periódico. El performance tiene que tratarse de lo primi-
genio, de lo más profundo, de la médula. No es agarrar una bandera Palestina 

y una de Israel y amárrartelas… ¡No! tiene que ir en una abstracción tan ca-
brona que no tengas de donde agarrarte tú como espectador. 

Cuando renuncié a mi trabajo yo esperé a que llegara un bono y les firmé 
y me fui a una cama a estar varios meses sin poder moverme. Me movía 

solo para ir a performear. Y ahora, claro, mi hijo me dice que yo lo peor 
que pude hacer es haber dejado mis trabajos y haberme dedicado a 
esto. No soy bienvenida a su casa ni con su esposa ni su bebé ni nada. 
Esa exclusión sigue. Yo soy alguien deforme, que no entra. Por lo que 
hago, ni siquiera alguien que tiene un backround de arte, de una men-
talidad abierta… él menos que nada. Sigo de alguna manera pagando 

lo que para mí es vida, ¡Es mi vida! es lo que me da aire, lo que me da 
vida… ni modo, ni pedo. Es que aunque seas la persona más noble del 
mundo, ya estás marcada: te saliste. Es muy cabrón, pero al mismo 
tiempo es genial. Es genial haber encontrado la llave. Mi papá tiene 

un poema que dice “Yo te digo que la llave de tu cárcel va en tu mano” 
Entonces sí que tenemos la llave, pero al usarla te la juegas. El exilio 
era peor que matarte en la época griega. Atreverme a ser yo misma y 
a abrir mi cárcel, me llevó al exilio. Un exilio autoinfligido... Pero yo 

hago mi comida todos los días, soy vegana, tengo mi gatita… Llevo una 
vida paralela y soy una persona normal como todo el mundo, solamente 

que se me antojó hacer algo distinto y hago mi trabajo, y mi trabajo habla 
de mi vida. Esto de la libertad requiere valentía pero mucha pinche valentía y 
decidir más valentía y de hacer lo que quieres más valentía. Aquí lo único que 
rifa es valentía. 

E
n
t
r
e
v
is
t
a



     \       64 

“X”
He pensado que uno de los errores de mi padre y mi madre al criarme fue no saber 
qué hacer con un hijx únicx, pues cuando yo era pequeñx no había muchxs como 
yo, supongo que no sabían que había cosas que un hijx sin hermanxs debía aprender 
en otros lados ya que ambos venían de familias grandes y ruidosas. No les culpo de 
eso, creo tomaron las mejores decisiones que pudieron, pero, sobre todo las tomaron 
desde un lugar de mucho amor; sin embargo, eso no quita que hasta hoy la gente me 
cuestione ciertas actitudes con un “¡pff, claro, es que eres hijx únicx!”.

Es por eso que tampoco culpo al Centro Universitario de Teatro (CUT) por no saber 
cómo clasificarme dentro de sus aulas. Creo que yo tampoco hubiera sabido definir 
quién era yo hace casi diez años cuando vivía la vida entre aquellas paredes de concre-
to gris y vistiendo licras negras debajo de mis jeans a toda hora, -licras que eran “para 
mujeres“ por cierto, supongo que eso debió darme una pista en ese entonces-. Otra 
pista sobre mi peculiaridad pudo haber sido el hermoso performance que hacía en mi 
regadera al acostarme: cruzar las piernas y fingir ser Ariel nadando en las profundida-
des del océano, encontrando tesoros. Estas fantasías me parecían muy normales, pero 
resulta que no lo son para todos los varones, incluso no para todos los hombres ho-
mosexuales. Son fantasías que forman parte de una mezcla de cosas que me hacen ser 

C
a

m
in

a
n

d
o

 p
o

r 
el

 e
sp

a
c

io

por Mariano Ruiz

 Yo reivindico mi derecho a ser un 
monstruo /ni varón, ni mujer, ni 
XXY, ni H2O /Yo monstruo 
de mi deseo, /carne de cada una 
de mis pinceladas, /lienzo 
azul de mi cuerpo, pintora 
de mi andar, /no quiero 
más títulos que encajar

Susy Shock

) ) ) ) ) )



  /
      65 

yo, no una categoría genérica encerrada en dos únicas posibilidades: hombre o mujer.

Me ha tomado 32 años descubrir y aceptar que hay muchas más tonalidades en esta 
caja de colores, y precisamente no lo había descubierto en el 2006 cuando comencé 
clases en el centro escolar antes mencionado. Pero lo cierto es que durante mi estan-
cia en sus salones, pasillos y teatros nunca me sentí a gusto, no de la manera en la 
que unx se debe sentir al estudiar para ser actor. Pero ese es el caso: yo no quería ser 
ACTOR, yo no quería ocultar mi feminidad para interpretar personajes, yo no quería 
seguir pretendiendo sobre la escena algo que tuve que pretender toda mi vida: ser 
masculino.

Si ahora se me permite otro recuerdo es que los momentos más liberadores de mi 
niñez fueron cuando jugaba al teatro, cuando me vestía como yo quería y jugábamos 
a pretender ser todo eso que en nuestras vidas no podíamos ser. Aún recuerdo el 
baúl de ropa que estaba en la casa de mi amiga Catalina, ropa en su mayoría de mujer, 
que podía ponerme y combinar las veces que yo quisiera con total libertad, sin esas 
miradas con las que me encontraba diariamente al gritar muy agudo o cantar “Yo 
quiero más que vida provincial”, miradas que me pedían que no cantara las partes de 
las mujeres o que no me pusiera el maquillaje de mi mamá.

Recuerdo esas miradas muy bien pues fueron las mismas miradas que se me dieron 
en la preparatoria al hacer varios papeles de trasvestis o de transexuales en obras 
de teatro; afortunadamente estaba permitido porque... pues… era...TEATRO. Pero 
también me encontré con esas miradas en la escuela, una escuela donde se suponía 
podría ser libre al fin. Miradas que siempre me pidieron explorar papeles de hombres: 
hombres fuertes, hombres enojados, hombres calientes, hombres viejos, hombres 
heterosexuales, hombres, hombres, hombres. Y siempre acaba con el mismo comen-
tario que me juzgaba, el de: mmmmmm… algo falta.

C
a
m
in
a
n
d
o
 p
o
r 
el
 e
sp
a
c
io

) ) ) ) ) ). . . . . .



     \       66 

C
a

m
in

a
n

d
o

 p
o

r 
el

 e
sp

a
c

io ) ) ) ) ) )) ) ) ) ) ). . . . . .

Claro que como lo dije al principio no digo que sea culpa de mis maestrxs, ya que 
hacían el trabajo de educarme para dar el mayor rango posible de posibilidades es-
cénicas. Pero creo que estábamos buscando en el lado equivocado. ¿Qué pasó con 
dejarme explorar a los hombres femeninos, a los hombres delicados, a los hombres 
homosexuales, a los espíritus asexuados, a las ninfas, a las diosas, a los eunucos, a los 
esclavos y, porqué no, dejar sumergirme -en la medida de que no les afectara a mis 
compañeras- en los papeles femeninos.

Recuerdo muy bien una clase de tercer año donde se nos dejó explorar los personajes 
que quisiéramos de los textos que teníamos. Yo me aventé a explorar a una de las 
mujeres; sentía que me había ganado ese permiso después de dos años de explorar 
“los papeles que me tocaban“ por tener cuerpo de hombre. La exploración fue torpe, 
rara, muy poco profunda (en términos del ejercicio actoral), pero profundamente 
satisfactoria para mí. Claro, al final no me dieron ese papel porque, hace diez años, 
que los hombres hicieran personajes de mujeres en el CUT era tabú (no así al revés 
porque nada más eramos tres hombres en el salón y resultaba inevitable).

Ahora que he pasado haciendo mujeres, travestis y homosexuales por casi diez años 
en el escenario, y que me aventé a intentar hacer mujeres, pienso mucho en cómo me 
hubiera cambiado explotar mi feminidad en cuerpo de hombre en la escuela. Tal vez 
hubiera alcanzado otras profundidades actorales si me olvidaba de “verme masculi-
no“. Puede ser que si me hubiera dejado explorar mi cuerpo en toda su feminidad 
para tercer año podría haber sido un hombre masculino creíble y expandido mi rango 
actoral, que era lo que me pedían. O a lo mejor nada hubiera cambiado y mejor me 
hubiera dedicado a ser albañil y mago como quería cuando era pequeñx.



  /
      67 

La verdad es que nunca lo sabré, pero lo que es cierto es que sigo explorando dónde 
quepo en este mundo del teatro. Sigo sin encontrar el lugar ideal para este pequeñx 
monstrux del teatro que no puede nombrarse actor porque no le encaja la descrip-
ción. Por eso he tomado la decisión de vivir mi teatralidad cada día, de crear un 
performance en mi propio cuerpo para explorar lo que tanto tiempo oculté en las 
profundidades de éste, por no esperar que el baúl de Catalina me de chance de poner-
me la ropa con la que me siento más comodx, si no hacerlo cada vez que yo quiera, 
por dejar de fingir que por tener los brazos, las piernas y el pecho peludos debo dejar 
de mostrar mis manos con largas uñas de acrílico rosas, disfrutar que puedo salir en 
vestido las veces que yo quiera o salir en pantalones o con aretes o sin ellos y dejar 
que ese pequeñx marica que se ocultaba en el clóset de su mamá pueda salir a las ca-
lles con una sonrisa en la cara todos los días. Tal vez no debí esperar que el escenario 
me liberara de algo que debí liberar yo solx, pero ahora que lo hice estoy listx para 
comenzar mi vida actoral y sin más frente a mí que mi feminidad.

*Recomiendo fuertemente, al terminar de leer este texto, poner play a “A quién le 
importa” de Alaska y Dinarama.

C
a
m
in
a
n
d
o
 p
o
r 
el
 e
sp
a
c
io

( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( (

(((((((((((((((

( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( ( (
(((((((((((((((



     \       68 



  /
      69 

Logré convencerlo de que nos viéramos alrededor de las once de la noche, cuando los 
borrachos dejan de reconocer rostros y gritan; cuando ya no quieren escuchar. Caminé 
a su mesa y admiré la inmensa nube de humo que lo rodeaba. Caminé lento; no quería 
que mis nervios me delataran. Lo saludé, jalé una silla y saqué mi grabadora; no más me 
acomodé tantito y una urgencia abrumadora lo hizo comenzar a hablar. 

–Siempre que pienso en ella recuerdo la primera vez que la vi: fue hace 
varios años… varios años han pasado, unos diez... quizá más. Nos conoci-
mos en un canta bar no tan lejos de aquí. Allá por donde estaba la tienda 
de Don Kike. Allí a ladito estaba el canta bar. Ahí la conocí. Recuerdo bien 
esa vez: traía puesto un vestido blanco de encaje que quedaba arribita 
de sus rodillas; estaba sentada con sus piernas cerraditas y tendidas a 
un lado, tenía la mirada perdida y parecía que no quería estar ahí, que 
la habían obligado a salir. Iba sola: la acompañaban sus amigas. Esas 
amigas... Bárbaras. Las mujeres de hoy en día, ya sabes, iban de trago 
en trago, de hombre en hombre. Cinco mujercitas solas... Imagínate. Pero 
ella no, ella tenía sus piernitas bien cerradas y su boquita calladita. Yo, 
cuando la vi, yo sabía que sería mi esposa. Me volvió loco con esos labios 
ausentes y esas rodillas desnudas. Tan bonita... tan pura.

Cuando me acerqué a ella se hundió en su silla como liebre apunto de cazar; si vieras 
la ternura que me dio cuando me miró con esos ojitos asustados; no más puse mi mano 
en su rodilla y luego luego la enamoré. Fue pronto cuando descubrí que su familia era 
dueña de una hacienda bien famosa acá por el kilómetro 37. Me gané rápido a su padre 
trabajando y a sus hermanos con unos pulques y unos puros cubanos... Pan comido. Ella 
casi nunca hablaba: las dos veces que me la llevé a dar vueltas en la camioneta no dijo 
una palabra. Siempre callada, siempre bonita. Pero me veía con esos ojos de tierra mo-
rena; me veía y me quería, de veras. Todos la deseaban, eso sí. –¡Cerdos!,– Les gritaba, 
mientras ponía mi mano en su cinturita y la apretaba fuerte contra mí. Violadores de su 
inocente cuerpo con miradas urgidas.
Quería arrancarles el cuello cada vez que veían sus piernas desnudas y las imaginaban 
abiertas, imaginaban su sabor y las recorrían. 

Nos casamos un día de abril; fue una boda larga y grande. El huapango sonaba aquí 
y allá y todos bailaban, muchísima gente asistió, todo el pueblo fue a verla. A mí na 
más me urgía verla caminar hacia el altar, y cuando la vi... -Dio un suspiro y apretó el 

L
a
 b
e
l
l
a
 A
u
r
e
l
ia



     \       70 

tarro de cerveza que tenía enfrente- no sabes cuánto orgullo sentí. La recuerdo caminando, 
tomada de la mano de su padre mientras lloraba, lloraba porque estaba feliz. Yo solo podía 
pensar en pasar mi primer noche con ella, en llevármela al cuarto de hotel y hacerla mía; 
moría por hacer gritar esa boquita tan callada y cerrar esos ojitos asustados; quería que 
gritara mi nombre, quería ser el único.

Por su frente resbalaban gotas de sudor. Una se escapó por su sien hasta su barbilla y cayó 
sobre el cenicero. Sus dientes despedazaban sus uñas. Posó su mano izquierda sobre su fren-
te, intentando cubrir las venas que brotaban como serpientes encarnadas.
Una lágrima se distinguió del sudor.

–Las sábanas estaban limpias– dijo con la voz entrecortada mientras apre-
taba sus
párpados intentando no llorar.

–No pude... no pude contenerme. La tomé del cuello y puse su cara contra la 
almohada. Sentía cómo su respiración se asfixiaba entre las plumas. Maldi-
ta puta, pensaba, maldita puta. Se retorcía, temblaba, no decía nada. -

Sus manos se cerraban en el aire como si estuviera apretando su cuello. Tenía los ojos ce-
rrados y podría jurar que la estaba imaginando. Lágrimas caían de su rostro mientras 
gritaba: ¡Maldita puta! ¡maldita puta!

-Solo podía imaginar a alguien más teniéndola, llenándola. Entre más ima-
ginaba menos podía controlarme, apretaba más fuerte y ella se retorcía y 
temblaba más rápido. Esa boca llena de mentiras; llena de alguien más, al-
guien antes. La detuve con todas mis fuerzas hasta que dejó de moverse. Que-
dó tiesesita como estatua… Fue entonces cuando corrí a comprar un hilo y un 
par de agujas; no tardé mucho, no quería que despertara. Cuando regresé 
ahí seguía, dormida. Entonces tomé sus piernitas y las cerré, para unirlas, 
parte por parte, hasta que fueran una; hasta que no se pudieran abrir... para 
nadie. No decía nada. Yo la quería hacer gritar. Nunca gritó. La monté en 
la camioneta y manejé hacia la costa. Le di una última oportunidad para 
que me dijera con quién había estado, con quién me había engañado. No dijo 
una palabra. Y ahí, vi sus ojitos cerrados, habían perdido el miedo - Tomó de 
nuevo el tarro de cerveza y lo bebió de un trago -La aventé al mar... -

L
a

 b
e

l
l

a
 A

u
r

e
l

ia



  /
      71 

Pausó y volteó a verme. Yo no decía nada, ni siquiera podía escribir. Mis manos estaban 
congeladas. Me vio y soltó una risa que terminó por helar mi cuerpo entero. -Nadie te va a 
creer...¿sabes? Y aunque te crean, aunque hayan visto, te van a decir que no saben nada... 
que ni la conocían... Aquí en el pueblo na más me conocen a mí. Yo no sé qué intentas hacer 
con esas grabaciones, pero mírame, mírame bien; Yo aquí sigo... viviendo mi vida, nadie la 
ha encontrado y ella, ella seguro ahí sigue nadando, con sus piernitas cerraditas... que te 
aseguro que jamás abrirá.

Mis respiraciones apenas alcanzaban para silenciar su mirada que veía tranquila hacia 
mi grabadora. Me levanté lento. Sin decir nada. Guardé mis cosas y caminé hacia la entra-
da. Intenté agradecerle por su tiempo pero no tenía habla. Sus palabras retumbaban en mi 
cabeza... “Nadie te va a creer... Nadie jamás la va a encontrar... “ Me dirigí hacia la costa y 
ahí me quedé, viendo el mar y sus olas muertas, hasta que el sol me recordó que no habría 
nada que escuchar.

L
a
 b
e
l
l
a
 A
u
r
e
l
ia



     \       72 

P
ES í

A



  /
      73 

Hacer ser mujer 
por Rebeca Abadie

ser mujer es ser mujer
me criaron para ser mujer

ser mujer es absorber
ser bonita, vista, admirada,

resolver, poner atención, 
	 ver que hace falta,

adivinar el futuro, 
	 prevenir, 
		  aguantar vara.

deconstruirse para ser como la madre sin ser la madre

ser mujer
para ser una mejor versión de la madre.

ser mujer

L
a
 b
e
l
l
a
 A
u
r
e
l
ia



     \       74 

ser mujer
no olvidar que abortaste o te violaron,
que violaron a nuestras abuelas,
a todas las violaron,
hablar todo el tiempo de que han violado porque todo el tiempo violan,

ser mujer es cansado, sangriento,
ser mujer duele
eso nos dicen todo el tiempo.

ser mujer
dejar una relación con un hombre que ama y protege
porque ser mujer es

yo puedo sola yo puedo sola
nunca estar satisfecha,
siempre querer otra cosa
no conformarse,
salir de la zona de confort,

pero tener miedo ¡mucho miedo! porque se es 
idéntica a la madre.

L
a

 b
e

l
l

a
 A

u
r

e
l

ia



  /
      75 

ser mujer
¡yo no estoy aquí para ser bonita, ni para ser vista, 
ni para ser admirada,
ni resolver, ni poner atención, ni ver qué 
hace falta, ni adivinar el futuro, ni 
aguantar vara!

ser mujer
mamá: no quiero ser 
como tú.

ser mujer
sentir culpa por decirle a la madre que no se quiere 
ser como ella.

L
a
 b
e
l
l
a
 A
u
r
e
l
ia



     \       76 

ser mujer
decirle al amor de la vida que no se cree en los amores de la vida

que ahora interesa enfocarse más en la carrera
¿qué carrera?
antes que construir un hogar:
él, ella, las plantas,
madam mim o doris, el gato
seguimos negociando,
la casa de hemp, el libro de matemáticas para niños,
levantarse tarde los domingos,
películas en la noche,
coger en la mañana…

ser mujer
querido prince charming:
aunque seas racional, trabajador, divertido, inteligen-
te, motivado, guapo, extravagante, lo necesariamente 
selectivo -o mamón- y completamente entregado,

no quiero estar contigo
sin saber lo que es estar conmigo.L

a
 b

e
l

l
a

 A
u

r
e

l
ia



  /
      77 

ser mujer
no querer ser como la madre.

ser mujer
estar completamente loca,
eso nos dicen todos los días
luchar, abrirse camino, ser chingona, nunca cabrona,
como el libro, aunque en el fondo,
a guiño, sepamos que ser mujer es ser cabrona.

ser mujer
ayudar a otras mujeres a dejar de ser mujeres para 
que puedan ser mujeres

	 ¿qué?

ser mujer
es confuso, muy confuso.

L
a
 b
e
l
l
a
 A
u
r
e
l
ia



     \       78 

Quiero romper tu timidez, profano.

	 Tu alma y desnudez así destapas,

		  así desnudo y tan bello me matas

			   cuando tocas mi pene con tu mano.

  Soneto profano 
        p o r  D i e g o  V e g a

Tu alma escondida y tu grito sano

me dejan mirar tus facciones chatas,

luego desnudo en la cama me atas,

luego la verga me metes al ano.



  /
      79 

y luego limpias 
             lo que adentro tiene.

Sin poder moverme aviento un grito.

         Por un momento tú dejas que suene,

             luego 

                muy suave 

                   me chupas el pito.

Si de alegría escupe mi pene
con tu dedo en mi ano das masajito



     \       80 

Las redes entre nosotras son 
cada vez más grandes y no 
tienen frontera.	
Edición por Uriel García Mendiola.

Bordar un camino para transitarlo.
Por comunidad TEJIENDO REDES

Activismo en el teatro en Argentina
Por Bárbara Culotta

Soy mujer y actriz. Soy argentina, de Buenos Aires. Soy fe-
minista.
 
A lo largo de la historia el imaginario de cómo es y cómo deben com-
portarse las mujeres ha sido dictado por una serie de reglas patriarcales 
y heteronormadas, las cuales no permitían, ya que regulaban y regulan 
la forma de propagación y creación de las narrativas culturales, que las 
mujeres tuvieran un estatus de creadoras, críticas o curadoras. Se les 
veía como musas y modelos, sin ideas propias para crear. Es por ello 
que a lo largo de la historia del arte vemos a las mujeres en 
un papel pasivo ante la creación. 
Sumergidas en esta cultura patriarcal donde el machismo y 
la desigualdad de género también hace eco, comenzamos 
a visibilizar las estadísticas discriminatorias que dominan el 
mundo del arte escénico: hasta 2017, en el teatro oficial los 
cargos directivos los ocupaban en su mayoría hombres. Y 
casi la totalidad de las obras presentadas eran escritas y 

M
ág

ic
o 

sí

xxxxxxxxxxxxxx



  /
      81 

dirigidas por varones también. El único rubro en el que las 
mujeres superaban (y aún lo hacen) a los hombres, era el de 
vestuario.
Como ya dije, soy feminista. Desde hace un tiempo me cues-
tiono y pongo en crisis mi rol como artista. ¿Qué apor-
to a la sociedad? ¿Cómo? ¿Cómo lucho esta causa 
que me atraviesa las entrañas desde el arte que me 
convoca? Se me hace imposible pasar por alto la situación 
cultural y socio-política actual a la hora de reflexionar par-
tiendo de estas preguntas.

Los casos antiguos de oposición que han sobresalido los podemos con-
tar y por ello son siempre dignos de nombrar al igual que aplaudir. Ante 
esto las mujeres artistas que nos han precedido sembraron la semilla 
para ganar más territorio en el arte. 

El mundo está siendo partícipe de un momento histórico en 
el que el movimiento feminista está en auge, llegó para que-
darse y posicionarse. No parece haber retorno, por lo que 
hay que adaptarse y transformarse, y el arte escénico no 
puede quedarse atrás.
Aunque sigue existiendo mucho camino por recorrer, los actuales movi-
mientos feministas dentro del gremio teatral han evidenciado conductas 
machistas, que al pedir su erradicación y al lograrla, crearán un ambien-
te de inclusión y seguridad para las diferentes creadoras.

Me muevo en el circuito del teatro independiente de mi ciu-
dad. Acá el teatro se divide en tres circuitos: El oficial (también 
llamado público), gestionado por el Estado y al que cada vez 
se le recorta más el presupuesto y la programación, contri-
buyendo al deterioro de algunos de sus teatros; el comercial, 
gestionado por empresarios que “usan” al teatro como un 
negocio y, convocando a los actores y actrices más famosos/
as y a directores/as de mayor prestigio popular, garantizan 
la mediatización del proyecto y aseguran la recaudación de 
dinero cobrando entradas de altísimo valor monetario; y el 

M
ág
ic
o 
sí

xxxxxxxxxxxxxx



     \       82 

independiente o “teatro Off”, el que conozco por dentro, en 
el que se invierten horas, días, noches, meses y años 
para crear y montar obras a cambio de satisfac-
ción y felicidad, pero nunca de dinero.
Con miras a que las programaciones tanto en cartelera como en festiva-
les de teatro deban tener una paridad, diferentes espacios, convocato-
rias, investigaciones y festivales han surgido. Hay algo que tiene en 
común el teatro argentino en cualquiera de sus clasificacio-
nes: Actrices feministas. La importancia de tomar espacios de pre-
sentación es de suma ayuda para visibilizar el trabajo de las mujeres. El 
activismo en el teatro es un territorio ganado por nosotras, 
las actrices. Es nuestro espacio de trabajo, nuestra trinchera 
de expresión artística.

En 2018 la red entre mujeres artistas se tejió de manera na-
tural e inevitable. El origen espontáneo de la agrupación ma-
siva entre mujeres, trans, travestis y personas no binarias 
en cualquier ámbito, evidenció por un lado la necesidad y 
urgencia de ocuparse de asuntos gravísimos en los que el 
Estado está ausente, y por el otro, el despertar feminista de 
una época.  

TEJIENDO REDES Jóvenes Hacedoras de Teatro. Ciclo de lecturas dra-
matizadas, nace dentro de este contexto de cambio. Buscando hacer 
lazos para crear un mapa entre mujeres hacedoras de teatro. El objetivo 
es conectar creativas de todo el mundo para que se dialogue sobre tea-
tro, tratando de romper el sistema piramidal en cuanto a la comunica-
ción entre realizadoras y hacerlo de manera lineal. Entre todas. 
Las circunstancias estaban dadas para que sucediera y de-
cantó en un movimiento histórico con una fortaleza impara-
ble.
El primer Ciclo fue presentado en la Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
el 16 de noviembre del 2018. La dinámica establecida fue la siguien-
te: se eligieron seis textos dramáticos de temática libre de dramaturgas 
mexicanas. Se les dio a tres directoras residentes en Buenos Aires y 

M
ág

ic
o 

sí

xxxxxxxxxxxxxx



  /
      83 

cada una eligió uno para presentar a manera de lecturas dramatizadas 
el texto. El resultado fue una presentación en el Centro Cultural 25 de 
Mayo. Los textos elegidos fueron: “Leche de Gato” de Lucila Castillo 
(Xalapa), con la dirección de María Viau (Buenos Aires), “Viajar ligero” 
de Gabriela Guraieb (Ciudad de México), dirección de Justine Haye 
(Francia) y “Loros” de Stefanie Izquierdo (Ciudad de México), dirección 
Amalia Tércelan (Buenos Aires). Las directoras tuvieron libertad creati-
va respetando las normativas del teatro, así como el equipo disponible 
para crear. La jornada contó con alrededor de 240 espectadores, la 
presencia de las editoriales DocumentA/EscénicaS, Raravis y del Colec-
tivo de Mujeres Jaraneras. El primer encuentro no hubiera sido posible 
sin la ayuda del Centro Cultural 25 de Mayo, la Embajada México en 
Argentina, la Cooperativa Escénica/Procesos, perteneciente al área de 
Investigaciones en Artes Performáticas del Centro Cultural Paco Urondo 
(UBA), las manos amigas y el acompañamiento de diversas mujeres que 
se acercaron para ayudar y lograr esta primera red. 

El puntapié a nuestra rápida organización fue pronunciar-
nos a favor de la legalización del aborto, que estaba 
pronto a debatirse en el Congreso. Del oficial, del off, del 
comercial, de la tele, del cine, del conservatorio, del taller 
barrial. Todas. Delante de nosotras la causa que nos unía: 
exigir que el aborto sea legal, seguro y gratuito para que 
dejen de morir mujeres en la clandestinidad y que tengamos 
el derecho a decidir sobre nuestros cuerpos.
Durante 2019 se hará una nueva edición. Con una dinámica a la inver-
sa, ahora leerán a dramaturgas argentinas y serán llevadas a escena, 
nuevamente, como lecturas dramatizadas por directoras residentes de 
la Ciudad de México. De este modo TEJIENDO REDES planea volverse 
un ciclo anual de exploración entre las diferentes maneras de abordar 
un texto de cierto territorio por creadoras de teatro de una latitud dife-
rente. Siguiendo esta línea durante 2020 se contará con la presencia ya 
sea de dramaturgas o directoras de un nuevo país invitado con México, 
para replicarse a la inversa entre México y el país invitado durante 
2021. 

M
ág
ic
o 
sí

xxxxxxxxxxxxxx



     \       84 

“Para hacer una red sólo hace falta comenzar a tejer”

Es la frase usada como eslogan dentro del ciclo, ya que la principal 
razón de crear este encuentro es que exista una comunica-
ción constante entre creadoras de diferentes países, se co-
nozcan, intercambien conocimiento y vivencias. Hasta este mo-
mento dentro del ciclo han colaborado mujeres de México, Argentina, 
Brasil, Francia, España y  Alemania. Cada una ha puesto su granito de 
conocimiento y habilidades para hacer posible el encuentro. 

Otro de los objetivos de TEJIENDO REDES es impulsar y dar visibilidad 
al trabajo de jóvenes creadoras, así como lo que se está escribiendo en 
un territorio determinado. Las líneas de exploración son las de drama-
turgia y dirección ya que las directoras artísticas de este proyecto consi-
deran que son, dentro del teatro, las que más se pueden tardar en darse 
a conocer, debido a que después de la licenciatura o especialización 
hay un tiempo de formación y madurez dentro de éstas para después 
probarse en escena y de nuevo existe otro periodo de reflexión. Es por 
ello que se determinó que el rango de edad debía ser de entre 25 a 35 
años, dando un amplio margen a la generación actualmente activa, a 
la generación que viene y la generación con más currículum dentro del 
área. 

El jurado es compuesto por mujeres hacedoras de teatro de México y 
Argentina, las cuales fueron seleccionadas por TEJIENDO REDES por su 
destacado aporte a las artes escénicas, así como su preocupación por 
que las mujeres tengan cada vez más espacios para la creación.

El pañuelo verde (creado por la Campaña Nacional por el 
Derecho al Aborto Legal Seguro y Gratuito como símbolo de 
la lucha) apareció contundentemente en la calle, en el sub-
te, en el colectivo, colgado de mochilas escolares, carteras, 
muñecas, cuellos y más. Y en el teatro no tardó en tener es-
pacio propio. Las actrices tenemos el ejercicio de la empatía 
con otros seres humanos porque habitamos otros cuerpos, 

M
ág

ic
o 

sí

xxxxxxxxxxxxxx



  /
      85 

a veces alejados, pero que muchas veces forman parte de 
nuestra cotidianeidad. No podemos ser ajenas a mujeres 
que viven otra realidad.

RED ACTIVA es el nombre de un espacio de formación y pensamiento 
que se lleva acabo como parte de las actividades previas al Ciclo de 
Lecturas Dramatizadas. Esta RED está dirigida al público en general. 
Durante una sesión al mes con un tema diferente, se invita a jóvenes 
hacedoras especialistas en su tema para compartir su conocimiento, 
propiciando la reflexión, aprendizaje y acercamiento a su tema des-
de una perspectiva que permita el diálogo transversal entre invitadas 
y asistentes. El primer tema que se trabajó fue: Dramaturgas: Nuestras 
textualidades, realizado el 20 de Febrero en La Máquina De Teatro con 
las dramaturgas invitadas: Ingrid Cebada (Jalapa, Veracruz), Giuliana 
Kiersz (Argentina) y Stefanie Izquierdo (Ciudad de México). 

RED ACTIVA tiene planeado cinco encuentros más con los temas: Fe-
minismo y procesos transversales artísticos, Iluminación, Cabaret, Re-
des sociales y autogestión, concluyendo con el tema Jóvenes directo-
ras. Cada uno fue elegido por equipo de TEJIENDO REDES, según se 
vieron las necesidades e inquietudes de las jóvenes creadoras. Susana 
Meléndez y Faviola Llamas son las directoras creativas de TEJIENDO 
REDES, Berenice Nava es la productora de este proyecto. Juntas empe-
zaron a dar las primeras puntadas de una red que ha ido creciendo y 
que planea seguir haciéndolo. Cada una tiene sus proyectos personales 
de creación y búsqueda, pero se unen para poder realizar este Ciclo. 
Las tres se conocieron mientras cursaban sus respectivas maestrías en 
teatro en Argentina y la necesidad de no perder los lazos que habían 
construido con otras mujeres en el territorio sur le dieron vida y forma 
al proyecto actual.

Así que con la fuerza que solo de las situaciones límites emer-
ge, las artistas nos apropiamos con seguridad 
de nuestro espacio laboral, quizás por primera 
vez, para dedicarle unos minutos a esta lucha una 

M
ág
ic
o 
sí

xxxxxxxxxxxxxx



     \       86 

vez finalizada la función. Con la lectura de una carta ex-
presando directamente el porqué del reclamo o no, el pañue-
lo verde entre nuestras manos inundó todo tipo de espacio 
escénico.
El que este tipo de encuentros cada vez logren más alcance y tengan un 
mayor lapso de vida lleva a generar un cambio de cómo se consume, se 
hace y percibe el arte actualmente.

Al cabo de un tiempo, ya habíamos recibido el apoyo de 
compañeras actrices chilenas, uruguayas, bolivianas y para-
guayas que nos enviaban videos alzando los pañuelos tam-
bién. El Senado rechazó el proyecto de ley, pero hoy 2019 el 
pañuelo se sigue elevando sin temblar. 

Al igual que se genera una nueva percepción de cómo 
es el arte de las mujeres, sus poéticas y los logros que 
han tenido al tomar espacios.

El símbolo ya no solo representa la lucha por 
este derecho urgente, se convirtió en un sím-
bolo de lucha de mujeres y representa el grito 
contra la opresión a las minorías, porque ya no 
nos callamos más. El verde se impone como 
mensaje. El cómo dictan (mos) desde ellas (no-
sotras) las nuevas formas de percibir al mundo 
y cómo quieren (queremos) ser percibidas.

En el teatro simboliza también la firmeza de nuestros recla-

mos hacia la cultura patriarcal, la decisión de que ya 
no soportaremos más la vio-

M
ág

ic
o 

sí

xxxxxxxxxxxxxx



  /
      87 

lencia machista en nuestro te-
rreno y que lucharemos para mayor 
igualdad en el trabajo.
El año comienza con más mujeres ocupando cargos directivos 
en el teatro oficial y más directoras y dramaturgas convoca-
das. Con colectivos de artistas conformados y activos. Si bien 
falta mucho camino por recorrer para lograr la paridad y no 
sólo en cuanto al arte se refiere, las mujeres se unen 
para caminar juntas por el sendero morado que van 
construyendo. 

Las redes entre nosotras 
son cada vez más grandes 
y no tienen frontera.

Se han movido fibras 
y no hay vuelta atrás.

M
ág
ic
o 
sí

xxxxxxxxxxxxxx



     \       88 



  /
      89 

Pilar Carre
Con la mente en el cielo y los pies 
en la tierra. Citadina y soñadora, 
preocupada y ocupada en el queha-
cer artístico en México. Feminista, 
comunicóloga de clóset y actriz apa-
sionada recién egresada del CUT. 
Forma parte del Consejo Editorial 

de “La Barraca”. Mujer Pájaro. 
Contacto: 

ruizpilar6@gmail.com

Sabrina Tenopala
Actriz, docente, feminista y hace-
dora de teatro mitad michoacana, 
mitad del Edomex, que piensa en 
la educación, el arte y el feminis-
mo como agentes posibilitadores 
de cambio a través de la empatía, la 
sensibilidad y el pensamiento críti-
co. Desde octubre de 1993 pone en 

duda todo lo que la rodea.
Contacto: 

tenopalamirandasabrina@gmail.
com

María Sánchez 
Directora, dramaturga y actriz. Se 
titula de la Maestría en Artes por 
la Universidad Autónoma de Chi-
huahua. Como actriz ha trabajado 
bajo la dirección de Angélica Liddell 
(España), Paul Jeff (UK), Jill Green-
halgh (UK), José Castillo (Venezue-
la). Ha publicado ensayo teatral en 
la revista Solar del Instituto Chi-
huahuense de Cultura, y la revista 
The Open Page del Festival Transit 
del Odin Teatret. Actualmente par-
ticipa en el programa de residencias 
del Centro Cultural Helénico “Esce-

narios de lo Real”
Contacto: 

mager.sanchez75@gmail.com

S
E

M
B

L
A

N
Z

A
S



     \       90 

Emma Cecilia Palomino
Actriz en formación, originaria de 
Tepic, Nayarit y Querétaro, Queré-
taro. Egresada del Centro de Educa-
ción Artística (CEDART) “Ignacio 
Mariano de las Casas”. A nivel ama-
teur ha participado en varias pues-
tas en escena, entre las que se hallan: 
“Las brujas de Salem” de Arthur 
Miller, “La ley no escrita” de Felipe 
Santander, y “El malestar en las mu-
jeres” de David Hevia; además de ser 
autora y directora de algunos otros 
proyectos. Actualmente cursa el ter-
cer año de la licenciatura en teatro 
y actuación en el Centro Universi-
tario de Teatro (CUT) de la UNAM. 
También es creadora de contenido 
para la plataforma de Youtube, don-
de plasma su experiencia de vida 
como chica transgénero pertene-
ciente y defensora de la comunidad 

LGBTTTIAQ+.
Contacto: 

cesarjavier.palomino@gmail.com

Nora Daniela Márquez 
Se formó como artista escénica de-
sarrollando los lenguajes del teatro, 
la música y la danza. Egresó del Cen-
tro Universitario de Teatro en 2017  
con las puestas en escena Loop: mi-
crocosmos humano, dirigida por 
Vivian Cruz y Sesión Permanente, 
dirigida por Enrique Singer, Teatro 
Ojo y Luis Mario Moncada. Cursó 
la carrera de filosofía en la FFyL de 
la UNAM, la cual dejó al ser alumna 
del CUT  al transitar éste del diplo-
mado a la licenciatura. Es cofunda-
dora de La Barraca, revista de estu-
diantes del CUT y formó parte del 
primer consejo editorial de dicha 
revista desempeñando las funcio-
nes de edición y gestión. Colabora 
en proyectos relacionados con la 
educación y la pedagogía musical 
así como ha colaborado en la gestión 
y desarrollo de proyectos interdisci-

plinarios de teatro y música. 
Contacto: 

dinospletoricus@gmail.com

S
E
M
B
L
A
N
Z
A
S



  /
      91 

Mariano Ruiz Cervantes 
Actora egresadx del Centro Univer-
sitario de Teatro. Forma parte tam-
bién la compañía Parafernalia Teatro 
dedicada a hacer montajes de teatro 
cabaret como: The Shakespearean 
Tour presentada en La feria del libro 
del zócalo, en el Festival Rosa en Bo-
gotá, Colombia, el espectáculo ganó 
la Muestra de Teatro de la CDMX el 
2018 y en 2019 viajó a Buenos Aires, 
Paraguay, Estados Unidos y Colom-

bia.
Contacto: 

mariani.ruiz.cervantes@gmail.com

Emma del Carmen	
Poeta. Cursa la carrera de Litera-
tura y Creación Literaria en Casa 
Lamm. Ha trabajado como asisten-
te editorial y editora en jefe para la 
Asociación de Mujeres en el Cine 
y la TV y community manager del 
Fondo Nacional para el Fomento de 
las Artesanías. Es cuentista y poeta. 
Su trabajo como escritora busca dar 
voz a las mujeres mexicanas a tra-
vés de temas delicados como: vio-
lencia, cotidianidad y crisis socia-
les. Actualmente está por empezar 
su primer libro: una biografía sobre 
Emma Rizo Campomanes, impor-
tantísimo exponente de la gestión 
cultural mexicana y grandiosa es-

critora feminista. 
Contacto: 

emma.mtzyanes@gmail.com

S
E

M
B

L
A

N
Z

A
S

S
E

M
B

L
A

N
Z

A
S



     \       92 

Sofía Probert 
Es bióloga y artista nacida en la Ciu-

dad de México.
Utiliza técnicas diversas que con-
jugan el arte digital y análogo para 
comunicar la forma en la que la 
vida orgánica se expresa de forma 
estética así como la manera en la 
que los humanos nos relacionamos 
con ella. Sofía desarrolla en sus pie-
zas una crítica sobre el antropocen-
trismo con la finalidad de hacernos 
reflexionar sobre el menosprecio 
actual que existe en torno a la natu-

raleza.
Contacto: 

soy.sofia.probert@gmail.com 

Rebeca Abadié Herrera
(1990). Guionista de cine y televi-

sión. Escribe poemas. 
Contacto: 

rabadieh@gmail.com

Diego Vega
Estudiante del CUT. Actor y cantan-
te en A-ronne, puesta en escena di-
rigida por Mario Espinosa y Priscila 
Imaz que surgió como participación 
del CUT en el festival Impulso, que 
se ha presentado en otros festivales 
internacionales de teatro en CDMX 
y ha sido invitada a presentarse en 
Lyon, Francia. Actor en la puesta en 
escena El árbol del deseo, de Hugo 
Salcedo, dirigida por Moisés Orozco 

en Guadalajara, Jalisco en 2015.
Contacto: 

diego_veco@hotmail.com

S
E
M
B
L
A
N
Z
A
S



  /
      93 

S
E
M
B
L
A
N
Z
A
S

Bárbara Culotta
Bárbara nació, se crió y resiste en la 
ciudad de la furia: Buenos Aires (Ar-
gentina). Estudió actuación y tomó 
clases de dramaturgia. En la actuali-
dad sus días se suceden entre ensa-
yos, trabajo, dictado de clases, obras 
y gestión de ciclos culturales. Pero 
su trabajo más forzoso de todos los 
días es el de deconstruirse: cuestio-
nar y criticar los valores patriarcales 
aprendidos que la oprimen y le qui-

tan libertad.
Contacto: 

cubabu88@gmail.com

Tejiendo Redes
Es un proyecto artístico-cultural 
que busca conectar a las mujeres 
hacedoras de teatro de México y 
otras latitudes. El proyecto nace 
como respuesta a la necesidad de 
crear un espacio de interacción y de 
contención entre mujeres que se de-
sarrollan en una misma disciplina. 
Nos planteamos sobre tres ejes: el 
CICLO DE LECTURAS DRAMATI-
ZADAS, la RED DE CONTENCIÓN 

y la RED ACTIVA.
Contacto: 

tejiendoredesdearte@gmail.com

Uriel García Mendiola
Creador escénico egresado del Centro Universitario de Teatro, de la UNAM. 
Miembro cofundador de La Barraca, en donde formó parte del Consejo Edi-
torial en el área de Difusión. Forma parte del Colectivo “Desde los Huesos” y 
formó parte de La URBA Teatro. Feminista, ciclista y amante del son jarocho. 
Desde 2018 se dedica a la infancia con Educación Intermedia, asociación ci-
vil que mediante proyectos y laboratorios interdisciplinarios busca reducir 
el índice de violencia que vive la niñez en México y ampliar la perspectiva de 
género, y Kin Camp, empresa dedicada a ofrecer experiencias de desarrollo 

humano en contacto con la naturaleza.
Contacto: 

uriel.gmendiola@gmail.com

S
E

M
B

L
A

N
Z

A
S



     \       94 

Valentina Manzini
Mujer veinteañera de la periferia 
cuernavacense a quien le intriga el 
mundo y su papel en este. Egresada 
del Centro Universitario de Teatro. Le 
gusta escribir, dialogar y cuestionar.

Contacto: 
valentina.manzini@gmail.com

Emilio Carrera Quiroga 
Escritor asiduo de este texto refe-
rido a su semblanza que sugiere 
y/o demuestra que el que la escri-
be está capacitado y merece que 
su nombre aparezca impreso en 
esta lámina de papel encuader-
nada después de tantas otras que 
conforman el número que provo-
ca que esta tinta esté invertida en 
esta forma breve de enmarcar que 
hasta ahora lo ha hecho todo abso-

lutamente bien.
Contacto: 

emiliocarreraquiroga@gmail.
com 

Citlali Potamu
Hace dibujos, fotografías, videos, anima-
ciones, gráfica y cocina muy rico. Tam-

bién escribe y anda en bicicleta. 
Contacto: 

citlali.potamu@gmail.com

S
E
M
B
L
A
N
Z
A
S



  /
      95 

S
E
M
B
L
A
N
Z
A
S



     \       96 

Número 6 de La Barraca 
El varo o la economía del teatro 

Nos interesa pensar las relaciones que existen entre el teatro y el dinero 
¿Cómo se vive del teatro? 

¿Quienes viven del teatro? 
¿Con qué dinero se hace el teatro? 

¿Cómo fluye o dónde se estanca el dinero dentro de la cadena de producción?

“El teatro es una carrera de resistencia” es una frase que se escucha desde el pri-
mer día de la carrera de actuación ¿Qué implica económica y laboralmente esta 

resistencia? ¿Es posible tener oportunidades laborales bien remuneradas? 

¿Cómo se vive la precariedad laboral en el campo del teatro? ¿Qué proyectos 
teatrales sí han aguantado la autogestión? ¿Quién tiene en el teatro la posibili-

dad real de tomar riesgos artísticos? ¿Se puede tener una relación saludable con 
el dinero? ¿Qué correlación hay entre la vida profesional y la educación teatral? 

¿Qué modelos de producción existen en latinoamérica? 

Envía tu colaboración a labarraca.unam@gmail.com



  /
      97 

Este número de La Barraca se terminó de formar en el mes 
de octubre del 2019, y de imprimir en marzo del 2020 en la 

Ciudad de México
El tiraje consta de 1,000 ejemplares

Para su formación se utilizaron las tipografías Proforma y 
Garamond en su mayoría.


